
 1 

  



 2 

  



 3 

 

 

 

 

La lutte 
pour l’identité 

  



 4 

 

 

 

 

Compilateur et auteur : Carlos A. Hernández 

 

Commenté et amélioré par : Ben Kramlich, Daniel Bernhardt, Danutasn 
Brown, Roberto Kalbermatter 

 

 

 

 

 

 

Traduction, mise en page et édition : 

Marc &Elisabeth Fury 
Maranatha Média France 

 

  



 5 

Table des matières 
 

1. Qui suis-je ? ..................................................................................... 7 

2. La perte d’identité  en ignorant la source  et le canal de toutes 
choses ................................................................................................ 16 

3. Le royaume de Dieu  et les relations ............................................. 25 

4. Réconciliation ................................................................................ 33 

5. Caïn et le royaume  de la performance ......................................... 39 

6. Énoch et la translation ................................................................... 48 

7. Le monde antédiluvien  et Noé ..................................................... 53 

8. Les fondements  de Babylone ....................................................... 58 

9. Jacob et Ésaü ................................................................................. 64 

10; La mission de Jésus ...................................................................... 71 

11. La valeur de la croix ..................................................................... 78 

12. De l’obscurité à la lumière ........................................................... 86 

13. La chute de Babylone .................................................................. 92 

 

 

  



 6 

 



 7 

Qui suis-je ? 
 

LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

Guerres d’identité d’Adrian 
Ebens, chapitre 1. 

 
 
QUESTIONS 

1. Qui suis-je ? Ai-je de la valeur ? Vous êtes-vous déjà posé ces 
questions ? Mon existence a-t-elle un sens ? Où pensez-vous pouvoir 
trouver les réponses ? L’homme peut-il répondre à ces questions par sa 
propre sagesse ? Trouvera-t-il les réponses dans son cœur ? Que nous 
dit la Bible au sujet de la sagesse de ce monde et du cœur de l’homme ? 
1 Corinthiens 3 : 19 ; Romains 1 : 21, 22 ; 1 Corinthiens 8 : 2. 

 
 
 
 

 

2. À quoi ressemble le cœur de l’homme ? Jérémie 17 : 9 ; Note 1. 

 
 
 
 

 

3. Devons-nous nous fier à nous-mêmes ou à un autre homme pour 
connaître la vérité ? Jérémie 17 : 5, 6. 

 
 
 
 

 

1 
VERSET À MÉMORISER : 

1 Jean 3 : 1 

Voyez quel amour le Père nous a 
témoigné, pour que nous soyons 
appelés enfants de Dieu ! Et nous le 
sommes. Si le monde ne nous 
connaît pas, c’est qu’il ne l’a pas 
connu. 

 



 8 

4. En qui devons-nous avoir confiance ? Jérémie 17 : 7, 8 ; Psaumes 
34 : 8 ; Note 2. 

 
 

 

5. Pourquoi pouvons-nous faire confiance à Dieu ? Quelles raisons 
trouvons-nous dans les versets suivants ? 1 Jean 4 : 8, 16, 17 ; Jérémie 
31 : 9 ; Luc 12 : 32 ; Jacques 1 : 17 ; Jean 16 : 27 ; Exode 34 : 6 ; 
Deutéronome 32 : 4 ; Nombres 23 : 19 ; Tite 1 : 2. 

 
 
 
 

 

6. Que dit Dieu que nous sommes ? Éphésiens 5 : 1 ; 1 Jean 3 : 1. 

 
 

 

7. Comment Dieu veut-il que nous nous adressions à lui ? Matthieu 6 : 
9 ; Jérémie 3 : 4 ; Note 3. 

 
 
 

 

8. Comment Dieu décrit-il son attention à notre égard dans ces versets ? 
Osée 11 : 1-4 ; note 4. 

 
 

 

9. Comment Dieu fait-il référence aux désobéissants dans les textes 
suivants ? Que veut dire Dieu par l’expression « Malheur » ? Ésaïe 30 : 
1, 9 ; Deutéronome 32 : 20. 

 
 
 

 



 9 

10. Quelle valeur Dieu, qui ne ment pas, nous accorde-t-il ? Recherchez 
le mot « valeur » dans la Bible (KJV). En quoi consiste cette valeur 
selon le verset ? Luc 12 : 6, 7 ; Exode 19 : 5. Notes 5 et 6. 

 
 
 
 

 

11. Comment Dieu montre-t-il et décrit-il son amour ? Jérémie 31 : 3 ; 
Jean 3 : 16 ; Jean 17 : 23. 

 
 
 

 

12. Quel est le dessein de Dieu pour notre vie, présente et future ? 
Romains 8 : 28, 29 ; Éphésiens 1 : 4. 

 
 
 

 

13. Quels sont les plans ou les pensées de Dieu pour l’homme ? 
Jérémie 29 : 11. 

 
 

 

14. Dans quelle mesure Dieu pense-t-il à nous ? Faites le lien entre 
l’action de Dieu envers les moineaux dans la question 10 et la valeur 
accordée à l’homme dans les textes suivants des Psaumes : Psaumes 
40 : 5 ; Psaumes 139 : 17, 18. Qu’est-ce que cela nous apprend sur la 
valeur que Dieu accorde aux êtres humains ? 

 
 
 
 

 



 10 

15. D’après tous les textes que nous venons de lire : qui suis-je ? Ai-je 
de la valeur ? Comment cette valeur est-elle mesurée ? 

 
 
 
 

 

16. Cela semble-t-il trop beau pour être vrai ? Pourquoi pensez-vous 
que nous avons tant de mal à accepter ce que Dieu nous dit au sujet de 
notre identité, de notre valeur, et de ses sentiments et pensées à notre 
égard ? Dans la leçon suivante, nous étudierons pourquoi nous avons 
tant de mal à accepter le témoignage clair de notre Père aimant. 

 
 
 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. Il nous est difficile de nous comprendre nous-mêmes, d’avoir une 
connaissance correcte de notre propre caractère. La parole de Dieu est 
claire, mais souvent, on commet une erreur en l’appliquant à soi-même. 
On a tendance à se tromper soi-même et à penser que ses 
avertissements et ses reproches ne nous concernent pas. « Le cœur est 
trompeur par-dessus tout, et désespérément méchant : qui peut le 
connaître ? » L’autosatisfaction peut être interprétée comme de 
l’émotion et du zèle chrétiens. L’amour-propre et la confiance en soi 
peuvent nous donner l’assurance que nous avons raison alors que nous 
sommes loin de répondre aux exigences de la parole de Dieu. – 
Testimonies for the Church vol.5, 332.1 

2. Ceux qui se disent chrétiens, qui professent croire en la vérité, mais 
qui s’abreuvent aux sources polluées de l’infidélité et, par leurs 
préceptes et leur exemple, détournent les autres des eaux froides des 



 11 

monts du Liban, sont des insensés, bien qu’ils se prétendent sages. 
« Ecoutez la parole que l’Eternel vous adresse, Maison d’Israël ! Ainsi 
parle l’Eternel : N’imitez pas la voie des nations, Et ne craignez pas les 
signes du ciel, parce que les nations les craignent. …Mais l’Eternel est 
Dieu en vérité, Il est un Dieu vivant et un roi éternel ; La terre tremble 
devant sa colère, et les nations ne supportent pas sa fureur. Vous leur 
parlerez ainsi : Les dieux qui n’ont point fait les cieux et la terre 
Disparaîtront de la terre et de dessous les cieux. Il a créé la terre par sa 
puissance, il a fondé le monde par sa sagesse, il a étendu les cieux par 
son intelligence. A sa voix, les eaux mugissent dans les cieux ; il fait 
monter les nuages des extrémités de la terre, il produit les éclairs et la 
pluie, il tire le vent de ses trésors. Tout homme devient stupide par sa 
science, tout orfèvre est honteux de son image taillée ; car ses idoles ne 
sont que mensonge, il n’y a point en elles de souffle, elles sont une 
chose de néant, une oeuvre de tromperie ; Elles périront, quand viendra 
le châtiment. Celui qui est la part de Jacob n’est pas comme elles ; Car 
c’est lui qui a tout formé, et Israël est la tribu de son héritage. L’Eternel 
des armées est son nom. » (Jérémie 10 : 1, 2, 10-16)  

« Ainsi parle l’Eternel : Maudit soit l’homme qui se confie dans 
l’homme, qui prend la chair pour son appui, et qui détourne son cœur 
de l’Eternel ! Il est comme un misérable dans le désert, et il ne voit 
point arriver le bonheur ; il habite les lieux brûlés du désert, une terre 
salée et sans habitants. Béni soit l’homme qui se confie dans l’Eternel, 
et dont l’Eternel est l’espérance ! Il est comme un arbre planté près des 
eaux, et qui étend ses racines vers le courant ; il n’aperçoit point la 
chaleur quand elle vient, et son feuillage reste vert ; dans l’année de la 
sécheresse, il n’a point de crainte, et il ne cesse de porter du fruit. …Toi 
qui es l’espérance d’Israël, ô Eternel ! Tous ceux qui t’abandonnent 
seront confondus.  Ceux qui se détournent de moi seront inscrits sur la 
terre, car ils abandonnent la source d’eau vive, l’Eternel. Guéris-moi, 
Eternel, et je serai guéri ; Sauve-moi, et je serai sauvé ; car tu es ma 
gloire. » (Jérémie 17 : 5-8, 13, 14) 

Que les croyants en la vérité présente se détournent des auteurs qui 
enseignent l’infidélité. Ne laissez pas les ouvrages des sceptiques 
apparaître sur les étagères de votre bibliothèque, où vos enfants 
peuvent y avoir accès. Que ceux qui ont goûté à la bonne parole de 
Dieu et aux pouvoirs du monde à venir ne considèrent plus comme une 



 12 

caractéristique essentielle d’une bonne éducation la connaissance des 
écrits de ceux qui nient l’existence de Dieu et méprisent sa sainte 
parole. Ne laissez aucune place aux agents de Satan, car rien ne peut 
justifier leurs actes ; rien de pur ne peut sortir de l’impur. — The 
Review and Herald, 10 novembre 1891. – Christian Education 103-105 

3. Jésus nous dit d’appeler son Père, notre Père. Il n’a pas honte de nous 
appeler ses frères. Hébreux 2 : 11. Le Sauveur éprouve un si ardent 
désir de nous accueillir dans la famille céleste, que, dès les premiers 
mots qu’il nous invite à adresser à Dieu, il nous donne l’assurance de 
notre filiation divine : « Notre Père ».  

Dieu nous aime comme il aime son Fils. C’est l’affirmation de cette 
vérité merveilleuse si pleine d’encouragement et de réconfort que Jésus 
confirma dans la prière sacerdotale : « Tu les as aimés comme tu m’as 
aimé. » Jean 17 : 23.  

Ce monde que Satan a revendiqué comme lui appartenant et sur lequel 
il règne avec une si cruelle tyrannie, le Fils de Dieu, par un acte 
suprême, l’a couvert de son amour et réconcilié avec le trône de Yahvé. 
Quand son triomphe fut assuré, les chérubins, les séraphins et les 
multitudes innombrables des mondes qui n’ont pas péché entonnèrent 
des chants à la louange de Dieu et de l’Agneau. Ils se réjouirent de ce 
que le chemin du salut avait été ouvert à la race déchue et de ce que la 
terre allait être rachetée de la malédiction du péché. À combien plus 
forte raison ceux qui sont l’objet d’un amour merveilleux devraient-ils 
se réjouir !  

Comment pouvons-nous encore nous croire orphelins ou même être 
dans le doute ou l’incertitude ? C’est pour venir en aide à ceux qui ont 
transgressé sa loi que Jésus a revêtu la nature humaine. Il est devenu 
semblable à nous afin que nous possédions une paix et une confiance 
éternelles. Nous avons un Avocat aux cieux : si nous l’acceptons 
comme Sauveur personnel nous ne serons ni abandonnés ni obligés de 
porter le fardeau de nos propres péchés.  

« Bien-aimés, nous sommes maintenant enfants de Dieu. » « Si nous 
sommes enfants, nous sommes aussi héritiers: héritiers de Dieu, et 
cohéritiers du Christ, si toutefois nous souffrons avec lui, afin d’être 
glorifiés avec lui. » « Ce que nous serons n’a pas encore été manifesté ; 



 13 

mais nous savons que, lorsque cela sera manifesté, nous serons 
semblables à lui, parce que nous le verrons tel qu’il est. » 1 Jean 3 : 2 ; 
Romains 8 : 17.  

Pour nous approcher de Dieu, il nous faut avant tout connaître l’amour 
qu’il a pour nous et y croire (1 Jean 4 : 16), car c’est son amour qui 
nous attire à lu.  

La conscience de cet amour engendre le renoncement personnel. 
Lorsque, nous adressant à Dieu, nous l’appelons notre Père, nous 
reconnaissons que tous ses enfants sont nos frères. Nous faisons partie 
de l’humanité, car nous sommes membres d’une seule famille. Notre 
prochain doit, comme nous-mêmes, trouver une place dans nos 
requêtes. Nul ne prie bien qui ne recherche des bénédictions que pour 
soi.  

Le Dieu infini, dit Jésus, nous offre le privilège de pouvoir nous 
approcher de lui comme de notre Père. Comprenons tout ce que cela 
implique. Le Créateur exhorte le pécheur avec plus de tendre instance 
qu’aucun parent terrestre ne l’a jamais fait pour son enfant égaré. 
L’amour humain est incapable de supplier l’impénitent d’une manière 
aussi poignante. Dieu se tient dans chaque demeure. Il entend ce qu’on 
y prononce, il prend sa part des douleurs et des déceptions de chaque 
âme, considère comment sont traités le père, la mère, la sœur, l’ami, le 
voisin. Il est conscient de nos besoins et son amour, sa miséricorde et 
sa grâce veillent sans cesse pour y répondre.  

Mais si vous appelez Dieu votre Père, vous reconnaissez que vous êtes 
ses enfants; vous devez donc vous laisser guider par sa sagesse, lui 
obéir en toutes choses, et, conscients de son amour éternel, accepter les 
desseins qu’il a conçus pour votre vie. En qualité d’enfants de Dieu, 
vous considérerez que sa gloire, son caractère, sa famille, son œuvre 
doivent être l’objet de votre attention la plus vigilante. Vous vous 
réjouirez de vos rapports avec votre Père et avec chaque membre de sa 
famille et vous accomplirez avec joie toute action, si humble soit-elle, 
qui vous permettra d’honorer son nom ou de contribuer au bien-être de 
vos frères. – Heureux ceux qui… p. 86-87 

4. Aucun parent terrestre n’a jamais supplié aussi sincèrement un 
enfant égaré que Celui qui nous a créés supplie le transgresseur. Aucun 



 14 

intérêt humain et aimant n’a jamais suivi l’impénitent avec des 
invitations aussi tendres :  

« Et tu ne m’as pas invoqué, ô Jacob ! Car tu t’es lassé de moi, ô 
Israël ! » Ésaïe 43 : 22. 

« Mon peuple, que t’ai-je fait ? En quoi t’ai-je fatigué ? » Michée 6 : 
3. 

« Quand Israël était jeune, je l’aimais, Et j’appelai mon fils hors 
d’Egypte. » Osée 11 : 1. 

« Car la portion de l’Eternel, c’est son peuple, Jacob est la part de son 
héritage. Il l’a trouvé dans une contrée déserte, dans une solitude aux 
effroyables hurlements ; Il l’a entouré, il en a pris soin, il l’a gardé 
comme la prunelle de son œil, pareil à l’aigle qui éveille sa couvée, 
voltige sur ses petits, déploie ses ailes, les prend, les porte sur ses 
plumes. » Deutéronome 32 : 9-11 

« Ils n’ont pas respecté l’alliance de Dieu, et ont refusé de marcher 
selon sa loi. » Psaume 78 : 10. 

« Mais ils se sont éloignés de ceux qui les appelaient ; …C’est moi qui 
guidai les pas d’Ephraïm, le soutenant par ses bras ; et ils n’ont pas vu 
que je les guérissais. Je les tirai avec des liens d’humanité, avec des 
cordages d’amour, …Mon peuple est enclin à s’éloigner de moi ; On 
les rappelle vers le Très-Haut, mais aucun d’eux ne l’exalte. » Osée 
11 : 2-7 

« Toutefois, dans sa miséricorde, il pardonne l’iniquité et ne détruit 
pas ; Il retient souvent sa colère et ne se livre pas à toute sa fureur. Il se 
souvint qu’ils n’étaient que chair, un souffle qui s’en va et ne revient 
pas. » Psaume 78 : 38, 39. 

Bien qu’Il ait « livré sa gloire à la captivité, et sa majesté entre les 
mains de l’ennemi », Il a néanmoins dit : « je ne lui retirerai point ma 
bonté et je ne trahirai pas ma fidélité. » Psaume 78 : 61 ; 89 : 33.  

« Ephraïm est-il donc pour moi un fils chéri, un enfant qui fait mes 
délices ? Car plus je parle de lui, plus encore son souvenir est en moi ; 
Aussi mes entrailles sont émues en sa faveur : j’aurai pitié de lui, dit 
l’Eternel. » Jérémie 31 : 20 – Testimonies for the Church, vol. 8, 275-276 



 15 

5. La Bible nous montre Dieu en un lieu élevé et saint, non pas dans 
l’inaction, le silence et la solitude, mais entouré par des myriades de 
myriades de saintes intelligences, toutes prêtes à exécuter ses ordres. 
Par des moyens que nous ne pouvons apercevoir, il est en 
communication active avec toutes les parties de son domaine. Mais 
c’est au sein de ce monde infime et dans les âmes pour lesquelles il a 
donné son Fils unique, que se trouvent concentrés son intérêt et celui 
du ciel tout entier. Du haut de son trône Dieu se penche pour entendre 
le cri de l’opprimé. Il répond à toute prière sincère : « Me voici ». Il 
relève ceux qui sont dans l’angoisse et foulés aux pieds. Chaque fois 
que nous nous trouvons dans la tentation ou dans l’épreuve, l’ange de 
sa présence se tient près de nous pour nous délivrer.  

Pas un passereau ne tombe à terre sans la permission du Père. La haine 
que Satan nourrit à l’égard de Dieu lui fait haïr tout ce qui est l’objet 
des soins du Sauveur. Il s’efforce de gâter le chef-d’œuvre divin, et 
trouve son plaisir à détruire même des créatures inférieures. C’est à la 
protection divine que les oiseaux doivent de pouvoir nous réjouir par 
leurs joyeux chants. Il n’oublie même pas les passereaux, dont pas un 
ne tombe à terre sans la permission du Père. « Soyez sans crainte, vous 
valez plus que beaucoup de moineaux. » – Jésus-Christ, 348 

6. Jérusalem avait été l’enfant dont il avait pris soin, et, comme un 
tendre père s’afflige sur un fils égaré, ainsi Jésus pleurait sur la cité 
bien-aimée. Comment puis-je t’abandonner à ton sort ? Comment puis-
je assister à ta destruction ? Dois-je te permettre de remplir la coupe de 
tes iniquités ? Une âme seule vaut plus que tous les mondes, et il y avait 
ici toute une nation courant à sa perte. – Jésus-Christ, 572 

 



 16 

La perte d’identité  
en ignorant la source  
et le canal de toutes choses 

 
LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

 

Guerres d’identité d’Adrian 
Ebens, chapitre 2. 

 
QUESTIONS 

1. Quelle est l’identité originelle 
de l’homme ? Luc 3 : 38. Pensez 
à plusieurs exemples bibliques 
qui établissent le lien entre 
l’identité des personnes et leur 
père (Untel, fils d’untel). Voir la 
note 1. 

 
 
 

 

2. L’homme peut-il choisir un autre père et se forger une autre identité ? 
Jean 8 : 44 ; 1 Jean 3 : 10-12. 

 
 
 

 

3. Comment peut-on rejeter Dieu en tant que Père ? Psaume 81 : 11 ; 
Ésaïe 1 : 4 ; Luc 15 : 13. 

 

2 

VERSETS À MÉMORISER : 
Deutéronome 30 : 19-20 

19J’en prends aujourd’hui à témoin 
contre vous le ciel et la terre : j’ai mis 
devant toi la vie et la mort, la 
bénédiction et la malédiction. Choisis 
la vie, afin que tu vives, toi et ta 
postérité, 20pour aimer l’Eternel, ton 
Dieu, pour obéir à sa voix, et pour 
t’attacher à lui: car de cela dépendent 
ta vie et la prolongation de tes jours, et 
c’est ainsi que tu pourras demeurer 
dans le pays que l’Eternel a juré de 
donner à tes pères, Abraham, Isaac et 
Jacob. 

 



 17 

 
 
 

 

4. Quand la voix de Dieu a-t-elle été rejetée pour la première fois ? 
Genèse 3 : 11-13 ; voir note 2. 

 
 

 

5. Qui a parlé par l’intermédiaire du serpent ? Apocalypse 12 : 9. 
Quelle question le serpent a-t-il posée à la femme ? Genèse 3 : 1. 
Quelle prémisse cette question établit-elle ? Selon vous, quelle était 
l’intention de Satan en posant cette question ? 

 
 
 
 
 
 
 

 

6. Quels mensonges explicites au sujet de Dieu et de Ses paroles le 
serpent a-t-il proférés ? Quel était le but de ces mensonges concernant 
la relation de l’homme avec Dieu ? Énumérez au moins quatre 
implications. Genèse 3 : 4, 5 ; Genèse 2 : 17 ; Romains 6 : 23 ; 
Jacques 1 : 13-18 ; Jean 3 : 16 ; Romains 8 : 32 ; notes 3 et 4. 

 
 
 
 
 
 
 

 

  



 18 

7. Selon le serpent, qu’arriverait-il à Ève si elle mangeait du fruit de 
l’arbre du bien et du mal ? Qu’est-ce que cela disait sur ce que l’homme 
devait faire ? Cette déclaration étant acceptée, qu’a implanté le serpent 
dans la race humaine ? Quelle en est la conséquence naturelle ? Genèse 
3 : 4, 5, 12. 

 
 
 
 

 

8. Comment le caractère de Dieu est-il dépeint dans ces mensonges ? 
Comment le serpent se présente-t-il indirectement ? 

 
 

 

9. Qu’est-ce qui a changé dans l’esprit d’Ève à la suite de cette 
conversation ? Quelles prérogatives s’est-elle arrogées ? Quelles 
choses désirait-elle désormais ? Comparez Genèse 3 : 2, 3 avec 
Genèse 3 : 6 ; 1 Jean 2 : 16. 

 
 
 
 

 

10. Qui peut déterminer ce qui est bon et ce qui ne l’est pas ? Genèse 
1 : 4, 10, 12, 18, 21, 25, 31 ; Deutéronome 30 : 15-20 ; Matthieu 19 : 
17. Comparez avec les actions d’Ève dans Genèse 3 : 6. 

 
 
 
 
 
 
 

 



 19 

11. Comparez les désirs d’Ève avec ceux de Lucifer. Genèse 3 : 6 ; 
Ésaïe 14 : 12-14. À quelle personne (1ère personne, 2ème personne ou 
3ème personne ?) les paroles de Lucifer sont-elles conjuguées ? 
Combien de fois Lucifer fait-il référence à lui-même de manière 
implicite et explicite ? 

 
 
 
 

 

12. Comment la rébellion de Lucifer a-t-elle commencé ? Qu’a-t-il fini 
par croire ? Quelles en sont les implications pour sa relation avec 
Dieu ? Ézéchiel 28 : 17 ; Genèse 3 : 4. Reliez et mettez en relation ce 
début de la chute de Lucifer avec ses désirs, selon la réponse à la 
question précédente. 

 
 
 
 

 

13. Quelle volonté Ève a-t-elle suivie ? Quel est le rapport avec le choix 
d’un autre père ? Voir Jean 8 : 44. 

 
 
 

 

14. En résumé, quels principes du royaume de Satan le serpent a-t-il 
présentés dans sa conversation avec Ève ? 

 
 
 

 

15. L’homme peut-il vivre, agir, penser ou aimer indépendamment de 
Dieu ? Jean 15 : 5 ; note 5. 

 
 



 20 

16. Qui est la source de la vie ? Qui soutient toutes choses ? Colossiens 
1 : 16-17, Actes 17 : 24-28, Jean 15 : 5. Selon le verset d’Actes 17 : 
25, quelles sont les trois choses que Dieu donne à tous les hommes ? 
Qu’est-ce que cela implique alors que la vie se déroule seconde après 
seconde ? Qu’est-ce que cela nous apprend sur Dieu ? 

 
 
 
 

 

17. Qui est la source de la sagesse, de l’intelligence et de la 
connaissance ? Colossiens 2 : 2-3 ; Exode 31 : 1-5 ; Proverbes 2 : 6. 

 
 
 
 

 

18. Qui est la source de l’amour ? 1 Jean 4 : 8, Galates 5 : 22-23 ; 
Note 6. Quelles sont les implications de cela ? 

 
 
 
 

 

19. Comment le fait de croire que nous pouvons vivre indépendamment 
de Dieu, que nous n’avons pas besoin de lui pour distinguer le bien du 
mal, que sa loi est arbitraire, que Dieu se réserve le meilleur pour lui-
même, qu’il ne se soucie pas de notre bien-être et de notre bonheur, 
entre autres choses, jette-t-il les bases du rejet de Sa parole et de la 
rupture de notre relation avec Lui ? 

 
 
 
 

 



 21 

20. Avons-nous pu identifier les principes avancés par le serpent 
comme étant basés sur la performance et l’indépendance dues à des 
capacités supposées inhérentes à l’homme ? Décrivez comment. 

 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. La généalogie de notre race, telle que nous la donne le volume 
inspiré, ne la fait pas remonter à une succession d’infusoires, de 
mollusques et de quadrupèdes se transformant peu à peu: elle la fait 
remonter au Créateur. Bien que tiré de la poudre de la terre, Adam était 
cependant « fils de Dieu ». – Patriarches et Prophètes, 22 

2. Le Très-Haut avait instruit nos premiers parents au sujet de l’arbre 
de la connaissance ; ils étaient pleinement informés de la chute de Satan 
et du danger qu’ils couraient en prêtant l’oreille à ses suggestions. 
Cependant, il ne les mit pas dans l’impossibilité de manger du fruit 
interdit. En tant qu’êtres libres, ils pouvaient ou bien croire en sa 
parole, obéir à ses commandements et vivre, ou bien faire confiance au 
tentateur, désobéir et périr. Or, tous deux mangèrent du fruit, et la seule 
grande sagesse qu’ils obtinrent fut la connaissance du péché et un 
sentiment de culpabilité. Leur vêtement de lumière ne tarda pas à 
disparaître, et, remplis de remords pour avoir perdu ce vêtement divin, 
ils commencèrent à trembler et essayèrent de couvrir leur nudité.  

Ainsi, nos premiers parents avaient décidé d’écouter les paroles d’un 
serpent, qui ne leur avait donné aucune preuve de son amour. Alors que 
Dieu leur avait accordé tout ce qui est bon à manger et agréable à la 
vue, Satan n’avait nullement contribué à leur bonheur et à leur bien-
être. Partout les yeux pouvaient contempler l’abondance et la beauté, 
et, cependant, Eve fut trompée par le serpent, parce qu’elle avait cru 
qu’on les avait privés de quelque chose qui pouvait les rendre aussi 
intelligents que le Très-Haut. Au lieu de faire confiance à Dieu, elle se 



 22 

méfia de sa bonté et se plut à écouter les paroles de Satan. – Histoire 
de la Rédemption, 34 

3. Dieu ne voulait pas que ce couple innocent eût la moindre 
connaissance du mal. Il leur avait généreusement dispensé le bien, et 
les avait protégés du mal. Eve pensa que les paroles du serpent étaient 
sages, et elle crut à son audacieuse déclaration : « Pas du tout, vous ne 
mourrez pas. Mais Dieu le sait bien : dès que vous en aurez mangé, 
vous verrez les choses telles qu’elles sont, vous serez comme lui, 
capables de savoir ce qui est bien ou mal ». Cela équivalait à dire que 
le Créateur avait menti. Le diable alla jusqu’à insinuer que le Seigneur 
avait trompé nos premiers parents pour les empêcher d’atteindre un 
niveau de connaissance égal au sien. Dieu avait dit : « Vous ne devez 
pas en manger, pas même y toucher, de peur d’en mourir ». Mais le 
serpent rétorqua : « Pas du tout, vous ne mourrez pas ». – Idem, 31 

4. Le tentateur lui fait accroire qu’en mangeant du fruit de cet arbre, 
elle et son mari parviendront à une sphère d’existence plus élevée, et 
qu’ils verront s’élargir l’horizon de leurs connaissances. Ayant lui-
même mangé du fruit défendu, n’a-t-il pas acquis le don de la parole ? 
Puis il insinue que l’Éternel leur interdit cet arbre par une crainte 
jalouse de les voir s’élever à sa hauteur. C’est, affirme-t-il, en raison 
de ses propriétés merveilleuses, de la faculté qu’il a de donner la 
sagesse, qu’on vous a défendu d’en goûter ou même d’y toucher. En 
termes couverts, le tentateur ajoute que la menace divine ne sera pas 
exécutée ; elle n’a pour but que de les intimider. Il continue : Comment 
pourriez-vous mourir ? N’avez-vous pas mangé de l’arbre de vie ? 
Dieu a voulu vous empêcher de parvenir à un plus haut développement 
et de découvrir un plus grand bonheur.  

Depuis les jours d’Adam jusqu’aux nôtres, la tactique de Satan a été la 
même. Il pousse les hommes à se défier de l’amour de Dieu et à douter 
de sa sagesse. Il cherche constamment à exciter en eux un esprit de 
curiosité et d’irrévérence, un désir inquiet et malsain de pénétrer les 
secrets de la sagesse et de la puissance divines. A vouloir sonder ce 
qu’il a plu à Dieu de nous celer, des multitudes passent à côté des 
vérités révélées essentielles au salut. Satan amène les hommes à la 
désobéissance en leur suggérant que le terrain défendu va leur faire 
connaître de merveilleux secrets. Illusion et erreur. Épris de leurs idées 



 23 

de progression, passant par-dessus les commandements de Dieu, ils 
mettent leurs pieds sur le sentier qui aboutit à la dégradation et à la 
mort. – Patriarches et Prophètes, 32 

5. L’ennemi prépare sa dernière campagne contre l’Église. Il s’est 
tellement dissimulé que beaucoup ont du mal à croire qu’il existe, et 
encore moins à se convaincre de son activité et de sa puissance 
extraordinaires. Ils ont dans une large mesure oublié son passé ; et 
lorsqu’il fera une nouvelle avancée, ils ne le reconnaîtront pas comme 
leur ennemi, ce vieux serpent, mais le considéreront comme un ami, 
quelqu’un qui fait une œuvre bénéfique. Se vantant de leur 
indépendance, ils obéiront, sous son influence séduisante et trompeuse, 
aux pires pulsions du cœur humain, tout en croyant que Dieu les guide. 
Si leurs yeux pouvaient s’ouvrir pour distinguer leur chef, ils verraient 
qu’ils ne servent pas Dieu, mais l’ennemi de toute justice. Ils verraient 
que leur indépendance tant vantée est l’un des fers les plus lourds que 
Satan puisse riveter sur des esprits déséquilibrés.  

L’homme est prisonnier de Satan et naturellement enclin à suivre ses 
suggestions et à obéir à ses ordres. Il n’a en lui-même aucun pouvoir 
pour opposer une résistance efficace au mal. Ce n’est que lorsque 
Christ demeure en lui par une foi vivante, influençant ses désirs et le 
fortifiant par une force d’en haut, que l’homme peut oser affronter un 
ennemi aussi terrible. Tout autre moyen de défense est totalement vain. 
Ce n’est que par Christ que le pouvoir de Satan est limité. C’est une 
vérité capitale que tous devraient comprendre. Satan est occupé à 
chaque instant, allant et venant, parcourant la terre, cherchant 
quelqu’un à dévorer. Mais la prière fervente de la foi déjouera ses 
efforts les plus acharnés. Alors, prenez « le bouclier de la foi », frères, 
« avec lequel vous pourrez éteindre tous les traits enflammés du 
malin ». – Testimonies for the Church, vol.5, 294 

6. La nature et la révélation témoignent de concert en faveur de l’amour 
de Dieu. Notre Père céleste est l’Auteur de la vie, de la sagesse et de la 
joie. Contemplez les merveilles de la nature. Constatez leur parfaite 
adaptation aux besoins et au bienêtre, non seulement de l’homme, mais 
aussi de tout être vivant. Le soleil et la pluie qui égaient et rafraîchissent 
la terre; les montagnes, les mers, les plaines: tout nous parle de l’amour 
du Créateur. C’est Dieu qui subvient aux besoins quotidiens de toutes 



 24 

les créatures. Ces belles paroles du Psalmiste rendent hommage à sa 
touchante sollicitude :  

« Les yeux de tous espèrent en toi, et tu leur donnes la nourriture en 
son temps. Tu ouvres ta main, et tu rassasies à souhait tout ce qui a 
vie. » – Vers Jésus, 14 

7. ... l’amour qui « ne cherche pas son intérêt » a sa source dans le cœur 
de Dieu ; ... – Jésus-Christ, 9 

 



 25 

Le royaume de Dieu  
et les relations 

 
LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

 

Guerres d’identité d’Adrian 
Ebens, chapitres 3 à 6. 

 
QUESTIONS 

1. Sur quels principes le royaume de Dieu est-il fondé ? Matthieu 22 : 
37-40 ; Matthieu 5 : 43-48 ; 1 Jean 4 : 21. Quel est le verbe clé du 
royaume de Dieu selon Jésus dans Matthieu 22 : 37 et 39 ? 

 
 
 
 

 

2. Comment Dieu met-il ces principes en pratique ? Romains 8 : 29 ; 
1 Jean 3 : 1 ; 1 Jean 4 : 16, 17 ; Proverbes 2 : 5 ; 14 : 26. Qu’est-ce 
que cela nous apprend sur le royaume de Dieu ? Notes 1 et 2. 

 
 
 
 

 

3. La première fois que le Père s’est adressé directement à l’humanité, 
comment a-t-il présenté le Christ et comment a-t-il montré la valeur 
qu’il avait pour eux ? Matthieu 3 : 17. Comment Dieu se présente-t-il 
dans ses propres paroles ? Note 3. 

 
 

3 
VERSET À MÉMORISER : 

Matthieu 3 : 17  

Et voici, une voix fit entendre des 
cieux ces paroles : Celui-ci est mon 
Fils bien-aimé, en qui j’ai mis toute 
mon affection. 

 



 26 

 
 

 

4. Peu après avoir entendu les paroles du Père, quelles autres paroles 
sont parvenues aux oreilles de Jésus ? Matthieu 4 : 3, 4. Quels 
principes Satan a-t-il essayé d’implanter dans l’esprit de Jésus ? 

 
 
 
 

 

Ces principes sont-ils différents de ceux qu’il a implantés dans Adam 
et Ève ? Comparez les implications des paroles du serpent avec celles 
de Satan dans le désert. Quels principes du royaume de Dieu Satan a-t-
il cherché à attaquer ? Voir les questions 1 et 2. Note 4. 

 
 
 
 

 

5. Le royaume de Dieu étant un royaume relationnel, quelles preuves 
avons-nous de la douleur que Dieu éprouve après la rupture des 
relations et la perte d’un enfant ? Osée 11 : 8 ; Jérémie 4 : 19. 

 
 
 
 

 

6. Si nous considérons la rébellion d’Absalom contre David comme un 
type de la rébellion de Lucifer dans les cieux, comment pensez-vous 
que Dieu ait réagi à la perte de Son fils Lucifer ? 2 Samuel 18 : 33. 

 
 
 
 

 



 27 

7. Comment Dieu a-t-il réagi à la rébellion d’Adam et Ève ? Qu’a fait 
Dieu ? Comment l’homme a-t-il réagi ? Genèse 3 : 8 ; note 5. 

 
 
 
 

 

8. Quelle question Dieu a-t-il posée à Adam ? Quelle est la signification 
spirituelle de cette question ? Genèse 3 : 9. 

 
 
 
 

 

9. Quelle a été la réponse d’Adam ? Qu’est-ce qui lui a donné 
l’impression d’être nu ? Quel est le rapport entre la nudité, la 
culpabilité, la honte et la confusion ? Genèse 3 : 10, 7 ; 2 : 25 ; 
Apocalypse 3 : 18 ; Esdras 9 : 6, 7. 

 
 
 
 

 

10. Quel principe pouvons-nous tirer de la tentative de couvrir la nudité 
en fabriquant une ceinture avec des feuilles de figuier ? Osée 2 : 12, 
Ésaïe 30 : 1 

 
 
 
 

 

11. Quelles sont les deux autres choses que Dieu a demandées à 
Adam ? Que sous-entendent ces questions ? Genèse 3 : 11. 

 
 
 



 28 

12. Qu’a répondu Adam et que nous révèle sa réponse ? Genèse 3 : 12. 

 
 
 

 

13. Quel est le rapport entre se détourner de Dieu et la foi ? Hébreux 
10 : 38. 

 
 

 

14. Qu’est-ce qui éloigne Dieu de l’homme ? Pourquoi ? Hébreux 10 : 
38, 39. 

 
 
 

 

15. Réfléchissez à la signification des mots « Où es-tu ? » et à la 
manière dont le péché nous trouble quant à notre identité. 

 
 
 

 

16. Quel était le nouvel état d’esprit d’Adam et Ève envers Dieu ? 
Romains 8 : 7 ; Colossiens 1 : 21. 

 
 
 

 

17. Une fois déconnectés de Dieu, est-il possible de faire le bien et de 
choisir ce qui est juste ? Romains 3 : 10-12. 

 
 
 
 

 

 



 29 

 

NOTES 

1. Ce fut Jésus-Christ lui-même qui proclama la loi de Dieu du haut des 
rochers formidables et enflammés du Sinaï, au milieu des grondements 
du tonnerre. Le sommet de la montagne, ébranlée tout entière par la 
présence de l’Éternel, était enveloppé du feu de la gloire de Dieu. 
Saisies d’une sainte terreur, prosternées le visage contre terre, les 
armées d’Israël entendaient énoncer les préceptes sacrés de la loi. Quel 
contraste entre cette scène et celle du Sermon sur la montagne ! C’est 
en effet sous un ciel d’été et dans un silence à peine troublé par le chant 
des oiseaux que Jésus exposa avec tant d’amour les règles de son 
royaume, à savoir les principes mêmes de la loi du Sinaï.  

Lors de la scène du mont Sinaï, Israël, dégradé par un long esclavage 
en Égypte, avait grand besoin d’être pénétré de la puissance et de la 
majesté divines ; Dieu pourtant se révéla à lui comme un Dieu d’amour.  

« L’Éternel est venu de Sinaï, Il s’est levé sur eux de Séir, Il a resplendi 
de la montagne de Paran, Et il est sorti du milieu des saintes myriades : 
Il leur a, de sa droite, envoyé le feu de la loi. Oui, il aime les peuples ; 
Tous ses saints sont dans ta main. Ils se sont tenus à tes pieds, Ils ont 
reçu tes paroles. » Deutéronome 33 : 2, 3. 

Voici en quelles paroles, héritage inoubliable et séculaire, Dieu montra 
sa gloire à Moïse : « L’Éternel, l’Éternel, Dieu miséricordieux et 
compatissant, lent à la colère, riche en bonté et en fidélité, qui conserve 
son amour jusqu’à mille générations, qui pardonne l’iniquité, la 
rébellion et le péché. » Exode 34 : 6, 7.  

La loi du Sinaï était l’énoncé du principe de l’amour. Elle révélait à la 
terre la loi du Ciel. Elle fut confiée à un Médiateur dont la divine 
puissance amènerait les hommes à aimer ses exigences. Dieu en avait 
indiqué le but à Israël par ces paroles : « Vous serez pour moi des 
hommes saints. » Exode 22 : 31. – Heureux ceux qui…, 43 

2. Aux Juifs qui s’efforçaient en vain d’atteindre à la perfection par 
leurs propres efforts, Jésus avait déclaré que leur justice ne leur 
ouvrirait jamais les portes du royaume de Dieu. Il va leur indiquer 
maintenant les caractéristiques de la véritable justice. Depuis le début 



 30 

de son sermon il en a énuméré les fruits, et voici maintenant qu’en une 
phrase il en indique la source et la nature: être parfait, comme Dieu est 
parfait. La loi n’est qu’une représentation du caractère de Dieu. 
Considérons dans la personne de notre Père céleste la réalisation 
parfaite des principes qui sont à la base de son royaume. – Idem, 65 

3. Les anges n’ont jamais entendu une telle prière. Ils voudraient 
apporter à leur Chef bien-aimé un message rassurant et consolant. C’est 
le Père lui-même qui veut répondre à la supplication de son Fils. Les 
rayons de gloire jaillissent directement de son trône. Les cieux 
s’ouvrent et une forme de colombe toute resplendissante descend sur la 
tête du Sauveur: emblème bien approprié à celui qui est doux et 
humble.  

Jean et quelques-uns seulement parmi ceux qui se trouvaient au 
Jourdain, aperçurent la vision céleste. Cependant l’assemblée sentit la 
solennité de la présence divine. Le peuple considérait le Christ en 
silence. Il paraissait baigné dans la lumière qui environne le trône de 
Dieu. Son visage, tourné vers le ciel, respirait une gloire qu’on n’avait 
jamais aperçue sur un visage humain. On entendit une voix venant du 
ciel, disant: “Celui-ci est mon Fils bien-aimé, objet de mon affection”, 
paroles destinées à inspirer la foi aux témoins de cette scène, et à 
fortifier le Sauveur en vue de sa mission. Bien que les péchés d’un 
monde coupable reposassent sur le Christ, et malgré l’abaissement 
auquel il s’était soumis en revêtant notre nature déchue, la voix céleste 
le reconnaissait comme étant le Fils de l’Eternel.  

Jean est profondément ému en voyant Jésus prosterné et suppliant, 
sollicitant avec larmes l’approbation du Père. Quand la gloire de Dieu 
l’environne et la voix céleste se fait entendre, Jean reconnaît le signe 
que Dieu lui a promis. Il vient de baptiser le Rédempteur du monde ! 
Le Saint-Esprit le saisit, et, la main tendue vers Jésus, il s’écrie : 
« Voici l’Agneau de Dieu, qui ôte le péché du monde. »  

Aucun des auditeurs, et pas même celui qui prononça ces mots : 
« l’Agneau de Dieu », n’en a compris toute la portée. Sur la montagne 
de Morija, Abraham avait entendu la question de son fils : « Mon 
père !... où est l’agneau pour l’holocauste ? » Le père avait répondu : 
« Mon fils, Dieu se pourvoira lui-même de l’agneau pour 
l’holocauste. » Genèse 22 : 7, 8. Dans le bélier providentiellement 



 31 

substitué à Isaac, Abraham reconnut un symbole de celui qui devait 
mourir pour les péchés des hommes. Reprenant cette image, sous 
l’inspiration du Saint-Esprit, Esaïe prophétisa touchant le Sauveur : 
« Comme l’agneau qu’on mène à la boucherie,... il n’a pas ouvert la 
bouche. » « L’Eternel a fait retomber sur lui l’iniquité de nous tous » 
(Ésaïe 53 : 7, 6). Mais cette leçon n’a pas été comprise en Israël. 
Beaucoup ont, concernant les sacrifices, la même conception que les 
païens: ils les considèrent comme des dons au moyen desquels la 
Divinité peut être rendue propice. Dieu veut leur montrer que c’est de 
son amour que procède le don par lequel il les réconcilie avec lui-
même.  

La parole dite à Jésus au Jourdain : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, 
objet de mon affection », embrasse l’humanité tout entière. Dieu parle 
alors à Jésus en tant que notre représentant. Malgré tous nos péchés et 
nos faiblesses, nous ne sommes pas rejetés comme des êtres sans 
valeur. Sa grâce magnifique nous a été « accordée en son bien-aimé » 
Éphésiens 1 : 6. La gloire qui enveloppe le Christ est un gage de 
l’amour que Dieu a pour nous. Elle atteste la puissance de la prière; elle 
montre comment la voix humaine peut atteindre l’oreille de Dieu, 
comment nos supplications sont accueillies dans les parvis célestes. A 
cause du péché la terre a été séparée du ciel, elle est devenue étrangère 
à sa communion ; mais Jésus a rétabli la liaison avec la sphère de la 
gloire. Son amour a enveloppé l’homme et atteint les plus hauts cieux. 
La lumière qui, à travers les portiques, descend sur la tête du Sauveur, 
descendra aussi sur nous si, par la prière, nous demandons le secours 
nécessaire pour résister à la tentation. La voix qu’entend Jésus répétera 
à toute âme croyante : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, objet de mon 
affection. » – Jésus-Christ, 92-93 

4. Bien qu’il se présente sous les dehors d’un ange de lumière, ses 
premiers mots trahissent son caractère. « Si tu es Fils de Dieu. » Ces 
paroles ont pour but d’insinuer le doute. Obéir à la suggestion de Satan, 
ce serait, de la part de Jésus, admettre ce doute. Le tentateur se propose 
de renverser le Christ par les moyens qui lui ont si bien réussi auprès 
de la race humaine. Avec quelle habileté Satan s’était approché d’Eve 
en Éden ! « Quoi ? Dieu a-t-il vraiment dit: Vous ne mangerez les fruits 
d’aucun arbre du jardin ? » Genèse 3 : 1. Il y avait du vrai dans les 
paroles du tentateur; mais sa façon de les prononcer dissimulait un 



 32 

certain mépris pour la parole de Dieu. C’était une manière indirecte de 
mettre en doute la véracité divine. Satan cherchait à insinuer, dans 
l’esprit d’Eve, la pensée que Dieu ne ferait pas ce qu’il avait dit ; qu’en 
les privant, Adam et elle, d’un fruit si magnifique, Dieu se mettait en 
contradiction avec son amour et sa compassion pour l’homme. Le 
tentateur s’efforce maintenant d’inspirer au Christ ses propres 
sentiments. « Si tu es Fils de Dieu. » Ces paroles traduisent l’amertume 
de son cœur. Le ton de sa voix exprime une complète incrédulité. Dieu 
infligerait-il à son Fils des traitements semblables ? L’abandonnerait-il 
seul, dans le désert, sans nourriture, sans réconfort, parmi les bêtes 
sauvages ? Il insinue que Dieu n’a jamais voulu laisser son Fils dans 
une pareille condition. « Si tu es Fils de Dieu », montre ta puissance en 
apaisant ta faim. Ordonne que ces pierres deviennent des pains.  
– Idem, 99 

5. Lorsque le péché d’Adam a plongé l’humanité dans une misère sans 
espoir, Dieu aurait pu se détacher des êtres déchus. Il aurait pu les 
traiter comme des pécheurs méritant leur sort. Il aurait pu ordonner aux 
anges du ciel de déverser sur notre monde les coupes de sa colère. Il 
aurait pu effacer cette tache sombre de Son univers. Mais Il ne l’a pas 
fait. Au lieu de les bannir de Sa présence, Il s’est encore rapproché de 
l’humanité déchue. Il a donné Son Fils pour qu’il devienne os de nos 
os et chair de notre chair. « La Parole s’est faite chair, et elle a habité 
parmi nous, [...] pleine de grâce et de vérité. » Par Sa relation humaine 
avec les hommes, Christ les a rapprochés de Dieu. Il a revêtu Sa nature 
divine de l’habit de l’humanité et a démontré devant l’univers céleste, 
devant les mondes non déchus, combien Dieu aime les enfants des 
hommes. – Sons and Daughters of God, 11 

 



 33 

Réconciliation 
 

LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

Guerres d’identité d’Adrian 
Ebens, chapitres 7 et 8. 

 
QUESTIONS 

1. Qu’a fait Dieu pour démontrer son amour et sauver l’homme de la 
tromperie ? Romains 5 : 7-10 ; Note 1. 

 
 

 

2. Comment Jésus nous traite-t-il, même si nous sommes ses ennemis ? 
Jean 15 : 13. 

 
 

 

3. Quel est le rapport entre cette révélation de l’amour de Dieu et les 
principes de Son royaume exposés par le Christ dans le Sermon sur la 
montagne ? Matthieu 5 : 43-48 ; note 2. 

 
 
 

 

4. Que nous montre le sacrifice de Dieu qui a donné Son Fils unique 
engendré à une race de rebelles ? Jean 3 : 16 ; Jean 17 : 23 ; notes 3 
et 4. Quelles sont les implications de ce sacrifice pour l’identité et la 
valeur humaines ? 

 
 
 
 

4 
VERSET À MÉMORISER : 

Jean 3 : 16 

Car Dieu a tant aimé le monde qu’il a 
donné son Fils unique, afin que 
quiconque croit en lui ne périsse 
point, mais qu’il ait la vie éternelle. 

 



 34 

5. Que sous-entendent les paroles de Dieu au serpent, entendues par 
Adam et Ève ? En quoi cela constitue-t-il une promesse de 
réconciliation ? Genèse 3 : 15. Comment cette déclaration confirme-t-
elle qu’ils voyaient désormais Dieu comme un ennemi et le serpent 
comme un ami ? Notes 5 et 6. 

 
 
 
 

 

6. Par qui et par quoi Dieu nous réconcilie-t-il ? Colossiens 1 : 19-22. 

 
 

 

7. En quoi consiste cette réconciliation ? Éphésiens 2 : 16. 

 
 

 

8. Où trouve-t-on l’inimitié ? Colossiens 1 : 21. 

 
 
 
 

 

9. Si l’homme en est venu à être en inimitié avec Dieu à cause des 
mensonges du serpent à propos de Dieu, la révélation de la vérité de 
Dieu n’apporterait-elle pas la réconciliation ? 

 
 
 

 

10. Une fois l’inimitié éliminée, que reçoit l’homme ? Romains 5 : 10. 

 
 
 

 



 35 

11. Qu’est-ce que la vie du Christ apporte à l’homme ? Romains 5 : 
10. 

 
 

 

12. En résumé, qu’est-ce que Dieu a accompli par le sacrifice de Son 
Fils ? 2 Corinthiens 5 : 19 ; 1 Pierre 3 : 18 ; note 7. 

 
 
 
 

 

13. Dans Sa miséricorde, qu’a fait Dieu depuis la fondation du monde ? 
Dans quel but cela a-t-il été fait ? Actes 17 : 24-28 ; Genèse 3 : 8, 9. 

 
 
 
 

 

14. Quel effet cela a-t-il sur nous de savoir que Dieu n’est pas loin de 
chacun de nous, mais qu’il est proche, cherchant à nous réconcilier, 
même malgré notre rébellion ? 

 
 
 

 

 

NOTES 

1. Le cœur de Dieu déborde pour les enfants des hommes d’un amour 
plus fort que la mort. En sacrifiant son Fils, il a abandonné tout le ciel 
en notre faveur. La vie, la mort et la médiation du Sauveur, le ministère 
des anges, les appels de l’Esprit, le Père agissant au-dessus de tous et 
par le moyen de tous, l’intérêt incessant des êtres célestes: tout est mis 
en œuvre en vue de notre rédemption.  



 36 

Oh ! arrêtons nos regards sur le prodigieux sacrifice consommé pour 
nous! Essayons de nous rendre compte de la somme d’énergie et de 
labeurs que dépense le ciel en vue de ramener les égarés à la maison du 
Père. Des mobiles plus forts et des agents plus puissants n’auraient 
jamais pu être mis en activité. La récompense inouïe réservée à ceux 
qui font le bien, les jouissances du ciel, la compagnie des anges, la 
communion et l’amour de Dieu et de son Fils, le perfectionnement et 
le développement de toutes nos facultés à travers les siècles éternels: 
ne sont-ce pas là des encouragements suffisants pour rendre à notre 
Créateur et Rédempteur le service affectueux de nos cœurs ? – Vers 
Jésus, 31-32 

2. Aimez vos ennemis. Matthieu 5 : 44.  

La leçon du Sauveur, « Ne résistez pas au méchant », était difficile à 
accepter pour les Juifs vindicatifs... Mais Jésus fit alors une déclaration 
encore plus forte : ... – RC 72.2 « Aimez vos ennemis, bénissez ceux 
qui vous maudissent, faites du bien à ceux qui vous haïssent, et priez 
pour ceux qui vous maltraitent et qui vous persécutent, afin que vous 
soyez fils de votre Père qui est dans les cieux » (Matthieu 5 : 44, 45).  

Tel était l’esprit de la loi que les rabbins avaient mal interprété comme 
un code d’exactions froid et rigide. Ils se considéraient comme 
supérieurs aux autres hommes et comme ayant droit à la faveur spéciale 
de Dieu en vertu de leur naissance en tant qu’Israélites ; mais Jésus 
présenta l’esprit d’amour miséricordieux comme preuve qu’ils seraient 
animés par des motifs plus élevés que les publicains et les pécheurs 
mêmes qu’ils méprisaient.  

Il orienta ses auditeurs vers le Souverain de l’univers, sous le nouveau 
nom de « Notre Père ». Il voulait leur faire comprendre à quel point le 
cœur de Dieu les aimait tendrement. Il enseigne ... que « Comme un 
père a compassion de ses enfants, L’Eternel a compassion de ceux qui 
le craignent. » (Psaume 103 : 13). Aucune religion autre que celle de la 
Bible n’a jamais donné au monde une telle conception de Dieu. Le 
paganisme enseigne aux hommes à considérer l’Être suprême comme 
un objet de crainte plutôt que d’amour, une divinité malveillante qu’il 
faut apaiser par des sacrifices, plutôt qu’un Père qui répand sur ses 
enfants le don de Son amour. Même le peuple d’Israël était devenu si 
aveugle à l’enseignement précieux des prophètes concernant Dieu que 



 37 

cette révélation de Son amour paternel était comme un sujet original, 
un nouveau don au monde.  

Tout ce que nous avons de bon, chaque rayon de soleil et chaque averse, 
chaque bouchée de nourriture, chaque instant de vie, est un cadeau 
d’amour.  

Alors que nous étions encore dépourvus d’amour et de charité, 
« haineux et nous haïssant les uns les autres », notre Père céleste a eu 
pitié de nous. Reflecting Christ, 72 

3. Mais ce grand sacrifice n’a pas été consommé afin de faire naître 
dans le cœur du Père des sentiments d’amour pour l’humanité déchue, 
et pour le disposer à la sauver. Non, non. « Dieu a tant aimé le monde 
qu’il a donné son Fils unique. » Jean 3 : 16. Ce n’est pas à cause de la 
propitiation faite par son Fils que le Père nous aime, c’est parce qu’il 
nous aime qu’il a pourvu à cette propitiation. Jésus-Christ est 
l’intermédiaire par lequel le Père a pu répandre son amour infini sur un 
monde perdu. Dieu a réconcilié, en Christ, le monde avec lui-même. 
2 Corinthiens 5 : 19. Il a souffert avec son Fils. Dans les détresses de 
Gethsémané, comme dans la mort du Calvaire, c’est le cœur de 
l’Amour infini qui a payé le prix de notre rédemption. – Vers Jésus, 20 

4. Dieu nous aime comme il aime son Fils. C’est l’affirmation de cette 
vérité merveilleuse si pleine d’encouragement et de réconfort que Jésus 
confirma dans la prière sacerdotale : « Tu les as aimés comme tu m’as 
aimé. » Jean 17 : 23. – Heureux ceux qui…, 86 

5. L’inimitié contre Satan ne naît pas naturellement dans le cœur 
humain ; c’est la grâce de Dieu qui la produit. Un miracle s’accomplit 
chaque fois que quelqu’un, d’abord dominé par une volonté opiniâtre 
et capricieuse, se soumet ensuite de bon cœur à l’attirance divine ; 
chaque fois qu’un homme, dupe de l’erreur, arrive à comprendre la 
vérité morale. Lorsqu’une âme se convertit, qu’elle apprend à aimer 
Dieu et à garder ses commandements, cette promesse divine se réalise : 
« Je vous donnerai un cœur nouveau et je mettrai en vous un esprit 
nouveau. » Ézéchiel 36 : 26. Le changement du cœur humain, la 
transformation du caractère, est un miracle par lequel se révèle un 
Sauveur toujours vivant, déployant son activité pour délivrer les âmes. 
Une vie conséquente, en Christ, est un grand miracle. Voici le signe qui 



 38 

devrait, aujourd’hui et toujours, accompagner la prédication de la 
Parole divine : la présence du Saint-Esprit, donnant de l’efficacité à la 
Parole pour la régénération de ceux qui l’écoutent. C’est ainsi que Dieu 
atteste au monde la divine mission de son Fils. – Jésus-Christ, 401 

6. Cependant l’homme n’était pas abandonné aux conséquences du mal 
qu’il avait choisi. Dans la condamnation prononcée contre Satan, il y 
avait l’annonce de la rédemption. « Je mettrai inimitié entre toi et la 
femme, avait dit Dieu, entre ta descendance et sa descendance; celle-ci 
t’écrasera la tête, et tu lui écraseras le talon. » Genèse 3 : 15. Cette 
condamnation, prononcée devant nos premiers parents, était pour eux 
une promesse. Avant d’entendre parler de broussailles et de chardons, 
de dur labeur et de peine — leur part, désormais — et de cette poussière 
à laquelle ils devraient retourner, ils reçurent des paroles qui ne 
pouvaient manquer de les remplir d’espoir. Tout ce qui avait été perdu 
sous l’emprise de Satan pouvait être retrouvé à travers le Christ. – 
Éducation, 31 

7. Réconcilier l’homme avec Dieu et avec les principes de la loi divine, 
telle est l’œuvre de la conversion et de la sanctification. L’homme créé 
à l’image de Dieu était en parfaite harmonie avec la nature et la loi du 
Créateur. Les principes de la justice étaient écrits dans son cœur. Mais 
le péché l’a séparé de Dieu. Il ne réfléchit plus l’image divine. Il est en 
guerre avec les saints principes de sa loi. « L’affection de la chair est 
inimitié contre Dieu, parce qu’elle ne se soumet pas à la loi de Dieu, et 
qu’elle ne le peut même pas. » Romains 8 : 7. Mais « Dieu a tant aimé 
le monde qu’il a donné son Fils unique », afin de « réconcilier l’homme 
avec lui-même. » – La Tragédie des siècles, 507 

 



 39 

Caïn et le royaume  
de la performance 

 
LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

Guerres d’Identité d’Adrian 
Ebens, chapitre 9. 

 
QUESTIONS 

1. Comment les principes du 
royaume de Dieu se comparent-ils et contrastent-ils avec ceux du 
royaume de Satan, selon les versets suivants ? Philippiens 2 : 5-11 ; 
Matthieu 18 : 4 ; 23 : 12 ; Ésaïe 14 : 12-14 ; Daniel 11 : 36, 37 ; 2 
Thessaloniciens 2 : 3, 4 ; voir les notes 1 à 3. 

 
 
 
 
 
 
 

 

2. Quelles émotions le royaume relationnel de Dieu suscite-t-il, sachant 
que vous êtes Ses enfants bien-aimés en qui Il se réjouit ? Proverbes 
8 : 30 ; Psaumes 40 : 7, 8 ; Jérémie 15 : 16 ; 1 Jean 4 : 8, 11, 17-19. 

 
 
 
 
 

 

  

5 
VERSET À MÉMORISER : 

Hébreux 11 : 4 

C’est par la foi qu’Abel offrit à Dieu 
un sacrifice plus excellent que celui 
de Caïn ; c’est par elle qu’il fut 
déclaré juste, Dieu approuvant ses 
offrandes ; et c’est par elle qu’il parle 
encore, quoique mort.. 

 



 40 

 

3. Quelles émotions sont suscitées lorsque nous acceptons les principes 
du royaume de Satan et rejetons ceux de Dieu ? Genèse 3 : 7, 10 ; 
Apocalypse 3 : 18 ; Psaumes 40 : 2 ; Ecclésiaste 2 : 20 ; Matthieu 
27 : 5 ; Ésaïe 57 : 20, 21 ; Romains 3 : 14-17 ; voir note 4. 

 
 
 
 
 
 

 

4. Comment les principes du royaume de Satan, qui se manifestent dans 
le péché, ont-ils été introduits dans le monde entier ? Romains 5 : 12. 

 
 
 

 

5. Comment cette vérité se manifeste-t-elle chez Caïn ? Quelle offrande 
Caïn a-t-il présentée et quelle offrande Abel a-t-il présentée ? Laquelle 
de ces offrandes a été approuvée par Dieu ? Comment Caïn a-t-il 
réagi ? Genèse 4 : 1-5 ; voir note 5. 

 
 
 
 

 

6. Pourquoi Dieu a-t-il accepté l’offrande d’Abel et pas celle de Caïn ? 
En quoi l’offrande d’Abel était-elle meilleure que celle de Caïn ? Que 
comportait l’offrande de Caïn ? Hébreux 11 : 4. 

 
 
 
 

 



 41 

7. Qu’est-ce que la foi ? Hébreux 11 : 1 ; Romains 10 : 17 ; Matthieu 
4 : 4 ; Romains 1 : 17 ; Romains 14 : 23 ; Hébreux 4 : 2. Cela 
pourrait-il signifier que l’offrande d’Abel était conforme à la Parole de 
Dieu et celle de Caïn ne l’était pas ? Considérez Genèse 4 : 7. Caïn 
rejetait-il la parole alors qu’il prétendait servir Dieu ? Qu’est-ce que 
cela implique ? 

 
 
 
 
 
 

 

8. Relisez Genèse 4 : 1-5. Caïn s’est-il comparé à Abel ? Pourquoi le 
visage de Caïn s’est-il assombri ? Caïn aurait-il pu sentir que son 
sentiment de valeur, fondé sur sa position d’aîné, était menacé ? Cette 
rencontre avec Dieu a-t-elle été une source de rivalité ? Avec quelle 
mentalité abordons-nous les rassemblements de Dieu ? Considérez 
Jean 21 : 18-22. 

 
 
 
 

 

9. Pourquoi les disciples posent-ils la question suivante à Jésus ? 
Matthieu 18 : 1. Que demandent deux de ses disciples à Christ ? Que 
pensez-vous que cette demande signifie pour les autres disciples ? 
Marc 10 : 35-38. Comment réagissent-ils ? Marc 10 : 41. À quoi 
ressemble le royaume de Dieu ? Marc 10 : 42-45. 

 
 
 
 
 
 

 



 42 

10. Dieu a-t-il plaidé au cœur de Caïn ? Comment Caïn a-t-il répondu ? 
Genèse 4 : 6-8. 

 
 
 

 

11. Pourquoi Caïn a-t-il tué Abel ? Y avait-il comparaison et 
compétition ? 1 Jean 3 : 12 ; voir les notes 6 et 7. Y a-t-il un lien entre 
la comparaison et la compétition d’une part, et la chute de Lucifer et de 
l’homme d’autre part ? 

 
 
 

 

12. Qu’a fait Dieu après que Caïn eut tué Abel ? Comment Caïn a-t-il 
répondu à Dieu ? Genèse 4 : 9 ; voir note 8. 

 
 

 

13. Qu’est-il advenu de Caïn à cause de son péché ? Recherchez les 
différentes significations selon le dictionnaire Strong - Genèse 4 : 12 ; 
voir note 9. Quelles émotions et expériences sont générées par 
l’acceptation et le respect des principes du royaume du serpent ? 
Comparez avec la réponse à la question 3. 

 
 
 
 
 
 

 

14. Quelle croyance la culpabilité a-t-elle générée chez Caïn ? Genèse 
4 : 13, comparez différentes traductions. 

 
 
 



 43 

15. Qu’est-ce que Caïn a projeté sur Dieu ? Quelles craintes surgirent 
en lui ? Genèse 4 : 14. 

 
 
 

 

16. Comment Dieu a-t-il cherché à protéger Caïn ? Genèse 4 : 15. 

 
 
 

 

17. Caïn est-il resté en présence de Dieu ? Caïn croyait-il en sa 
protection ? Que signifie, dans le cas de Caïn, construire une ville, 
compte tenu de ce que Dieu lui avait promis ? Genèse 4 : 16, 17. 
Puisque Dieu, lorsqu’il a fait toute chose bonne et parfaite, a placé 
l’homme dans un jardin, que signifie construire une ville ? 

 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. L’amour de Jésus dans l’âme devrait se manifester en paroles et en 
actes. Le royaume du Christ devrait être placé au-dessus de toutes 
choses. Le moi devrait être sacrifié en offrande volontaire sur l’autel 
de Dieu. Tous ceux qui sont réellement unis au Christ devraient 
ressentir pour les âmes le même amour que celui qui lui fit quitter son 
trône royal, son haut commandement, et le fit pour nous devenir 
pauvre, afin que par le moyen de sa pauvreté nous fussions enrichis. — 
The Review and Herald, 13 octobre 1896. 

2. Aux yeux d’un grand nombre de personnes un mystère plane sur le 
sort de Jean-Baptiste. On se demande pourquoi il a dû languir et mourir 
en prison. Si le mystère d’une providence obscure est impénétrable à 
l’œil humain, il ne saurait ébranler notre confiance en Dieu, pourvu que 



 44 

nous nous souvenions d’une chose : Jean n’a fait que participer aux 
souffrances du Christ. Quiconque veut suivre le Christ doit accepter la 
couronne du sacrifice. On sera méconnu par des hommes égoïstes ; on 
sera en butte aux terribles assauts de Satan. Son royaume se propose 
justement de détruire ce principe de sacrifice de soi-même; aussi 
luttera-t-il contre lui partout où il le rencontrera. – Jésus-Christ, 210 

3. Lucifer aurait pu conserver la faveur de Dieu. Aimé et honoré des 
armées angéliques, il aurait pu faire servir ses nobles facultés au bien 
de son entourage et à la gloire de son Créateur. Mais, dit le prophète, 
« ton cœur s’est élevé à cause de ta beauté, tu as corrompu ta sagesse 
par ton éclat ». Ézéchiel 28 : 17. Lucifer se laissa aller au désir de 
s’élever au-dessus de la position qui lui avait été assignée. « Tu as 
voulu te persuader que tu étais un dieu. ... Tu disais en ton cœur : ... 
J’élèverai mon trône au-dessus des étoiles de Dieu ; je m’assiérai sur la 
montagne de l’assemblée. ... Je monterai sur le sommet des nues, je 
serai semblable au Très-Haut. » Verset 6 ; Ésaïe 14 : 13, 14. 

Au lieu de veiller à exalter Dieu au suprême degré et à lui assurer la 
première place dans l’affection de ses créatures, Lucifer chercha à 
capter à son profit leur allégeance et leurs hommages. Convoitant 
l’honneur que le Père avait conféré à son Fils, le prince des anges aspira 
à une puissance dont le Christ seul détenait la prérogative.  

Le ciel entier réfléchissait la gloire du Créateur et proclamait ses 
louanges. Tant que Dieu avait été ainsi honoré, on n’avait connu que la 
paix et la joie. Mais une note discordante, l’exaltation du moi, troubla 
soudain l’harmonie céleste. Ce sentiment, si contraire aux desseins du 
Créateur, éveilla de sombres pressentiments chez les êtres qui rendaient 
à Dieu les honneurs suprêmes. Des conseils célestes adressèrent à 
Lucifer d’instantes exhortations. Le Fils de Dieu lui représenta la 
grandeur, la bonté et la justice du Maître de l’univers, ainsi que la 
nature sacrée et l’immutabilité de sa loi. C’est Dieu lui-même qui avait 
établi l’ordre qui régnait dans le ciel. En s’en écartant, Lucifer 
déshonorait son Créateur et attirait le malheur sur sa tête. Mais cet 
avertissement, donné avec amour et compassion, ne fit qu’éveiller un 
esprit de résistance. Cédant à sa jalousie envers le Fils de Dieu, Lucifer 
s’obstina. – La Tragédie des siècles, 537 



 45 

4. Satan fut surpris de la nouvelle condition dans laquelle il se trouvait. 
Son bonheur avait disparu. Il considéra les anges qui, jusque-là, avaient 
été heureux comme lui, mais qui avaient été chassés du ciel à sa suite. 
Avant leur chute, aucune ombre de mécontentement ne venait 
assombrir leur parfait bonheur. Maintenant, tout semblait avoir changé. 
Les visages qui reflétaient auparavant l’image de leur Créateur étaient 
aujourd’hui marqués par la tristesse et le désespoir. Un esprit de 
discorde et de contestation régnait parmi eux. Avant leur révolte, il n’y 
avait rien de tout cela dans le ciel. Désormais, Satan pouvait constater 
les terribles résultats de sa rébellion. Il frémit à la pensée de devoir 
affronter l’avenir et la fin de ces choses.  

Il avait connu le temps où de joyeux chants de louange étaient adressés 
à Dieu et à son Fils bien-aimé. Lucifer donnait le ton, et tous les 
habitants du ciel s’unissaient à lui. Alors, le ciel tout entier retentissait 
de glorieux accords en l’honneur de Dieu et de son Fils. Mais 
maintenant, au lieu de ces doux accords, des paroles de colère et de 
dispute parvenaient aux oreilles du grand chef rebelle. Que lui était-il 
arrivé ? N’était-ce qu’un horrible cauchemar ? Avait-il été réellement 
expulsé du ciel ? Ses portes ne s’ouvriraient-elles jamais plus devant 
lui ? L’heure du culte d’adoration s’approche, et les saints anges 
resplendissants de lumière se prosternent devant le Père. Mais jamais 
plus Satan ne pourra unir sa voix aux chœurs célestes. Jamais plus il ne 
pourra s’incliner avec crainte et respect en présence du Dieu éternel.  
– Histoire de la Rédemption, 21-22 

5. Satan, le père du mensonge, induisit Adam en erreur de la même 
façon, quand il lui dit qu’il n’avait pas besoin d’obéir à Dieu, et que, 
s’il transgressait la loi, il ne mourrait pas. Adam a été pris au piège, et, 
à cause de sa faute, il a déclenché un déluge de malédictions sur le 
monde. Satan dit aussi à Caïn qu’il n’était pas nécessaire qu’il se 
conforme exactement aux prescriptions divines concernant la manière 
d’offrir un agneau immolé. Caïn obéit à la voix du séducteur, et comme 
Dieu n’accepta pas son offrande tandis qu’il accueillit favorablement 
celle d’Abel, Caïn se mit en colère et tua son frère. – Évangéliser, 536 

6. De son côté, Abel apporta les premiers-nés, les meilleurs de son 
troupeau, comme l’Eternel l’avait prescrit. Avec une foi totale dans le 
Messie à venir et un respect mêlé d’humilité, il présenta son offrande 



 46 

que Dieu accepta. Une flamme jaillit du ciel et consuma l’offrande 
d’Abel. Mais Caïn ne vit aucun signe indiquant que la sienne avait été 
agréée, et il s’irrita contre Dieu et contre son frère. Cependant, le 
Seigneur envoya un ange auprès de Caïn pour qu’il s’entretienne avec 
lu.  

L’ange lui demanda la raison de sa colère et lui dit que s’il se 
conformait aux instructions que Dieu avait données, l’Eternel 
l’accepterait, lui et son offrande, mais que s’il ne se soumettait pas aux 
directives du Très-Haut, s’il ne lui faisait pas confiance et ne lui 
obéissait pas, Dieu ne pourrait pas agréer son offrande. Le messager 
céleste dit à Caïn que ce n’était pas là une injustice ni un parti pris de 
la part de Dieu à son égard, et que si son offrande ne pouvait pas être 
honorée, c’était uniquement à cause de son péché et de sa 
désobéissance à l’ordre explicite du Créateur. Si en revanche Caïn se 
montrait bien disposé, Dieu l’accueillerait favorablement, et il serait à 
la tête puisqu’il était l’aîné.  

Mais même après avoir reçu ces éclaircissements, Caïn ne se repentit 
pas. Au lieu de reconnaître sa culpabilité et son incrédulité, il continua 
à se plaindre de l’injustice et du favoritisme de Dieu. Poussé par l’envie 
et la haine, il prit Abel à partie et lui adressa des reproches. Son frère 
cadet lui fit alors humblement remarquer qu’il avait commis une erreur 
et lui montra qu’il avait tort. En fait, la haine de Caïn à l’égard de son 
frère remontait au jour où le Seigneur avait agréé l’offrande de ce 
dernier. Abel tenta de calmer la colère de son frère en lui rappelant la 
bonté que Dieu avait témoignée envers leurs parents en leur épargnant 
la vie, alors qu’il aurait pu les faire mourir sur-le-champ. Il dit à son 
aîné que le Seigneur les aimait, sinon, il n’aurait pas donné son Fils, 
innovent et saint, pour qu’il subisse le châtiment que l’homme aurait 
mérité par sa désobéissance. – Histoire de la Rédemption, 50 

7. Le meurtre d’Abel représente la jalousie des méchants à l’égard des 
justes qu’ils haïssent parce que ceux-ci sont meilleurs qu’eux. Ils seront 
jaloux des justes, les persécuteront et les tueront parce que leurs bonnes 
actions condamnent leur mauvaise conduite. – Idem, 51 

8. Dieu lui répond : « Qu’as-tu fait ? Le sang de ton frère crie de la terre 
jusqu’à moi. » Il donne à Caïn l’occasion de confesser son péché, car 
il a eu le temps de réfléchir. Il connaît l’énormité de son crime et du 



 47 

mensonge dont il a essayé de le couvrir. Mais il reste frondeur, et la 
sentence ne tarde plus. La voix qui lui a fait entendre des appels si doux 
lui jette maintenant ce terrible verdict : « Tu seras maudit de la terre 
qui a ouvert sa bouche pour recevoir de ta main le sang de ton frère. 
Quand tu cultiveras la terre, elle ne te donnera plus ses fruits; tu seras 
errant et fugitif sur la terre. »  

Bien que le meurtrier ait mérité la peine capitale, un Créateur 
miséricordieux lui conserve la vie et lui donne le temps de se convertir. 
Mais Caïn ne vivra que pour s’endurcir, pour fomenter la révolte contre 
l’autorité divine, et pour devenir le chef d’une race de pécheurs 
effrontés et intraitables. – Patriarches et Prophètes, 53 

9. un fugitif 

(nā’) ָ֥נע  
Verbe - Qal - Participe - masculin singulier 
Hébreu de Strong 5128 : 1) trembler, vaciller, secouer, tituber, 
chanceler, errer, bouger, tamiser, faire bouger, agiter, osciller, frémir 
1a) (Qal) 1a1) agiter, frémir, vibrer, osciller, chanceler, trembler, être 
instable 1a2) vaciller, tituber 1a2a) vagabond (participe) 1b) (Niphal) 
être ballotté ou secoué 1c) (Hiphil) 1c1) balloter 1c2) secouer, faire 
vaciller 1c3) secouer, perturber 1c4) faire errer et un vagabond 

 

ונָדָ֖  (wā·nāḏ) 
Conjonction waw | Verbe - Qal - Participe - masculin singulier 
Hébreu de Strong 5110 : 1) secouer, vaciller, errer, aller et venir, 
flotter, montrer du chagrin, avoir de la compassion 1a) (Qal) 1a1) aller 
et venir, errer (sans but), prendre la fuite 1a2) voleter 1a3) vaciller, 
onduler, trembler 1a4) montrer son chagrin 1a4a) se lamenter, 
présenter ses condoléances, montrer sa sympathie 1b) (Hiphil) 1b1) 
faire errer (sans but) 1b2) faire un signe de la tête, agiter (la tête) 1c) 
(Hithpolel) 1c1) se déplacer d’avant en arrière, se balancer, chanceler 
1c2) se secouer 1c3) se lamenter. 

 



 48 

Énoch et la translation 
 

LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

 

Patriarches et prophètes, d’Ellen 
White, chapitre 6. 

 
QUESTIONS 

1. Qui était Énoch selon le verset suivant ? Jude 14. 

 
 

 

2. Qu’a prophétisé Énoch ? Jude 14, 15. 

 
 

 

3. De quelle lignée (Caïn ou Sem) Énoch descendait-il d’Adam ? 
Genèse 5 : 1-18. 

 
 

 

4. Qu’est-ce qu’Énoch a commencé à faire après avoir eu son fils 
Mathusalem qu’il ne faisait pas avant ? En est-il de même pour l’un de 
ses ancêtres ? Genèse 5 : 22 ; voir note 1. 

 
 
 

 

5. Quel fut le résultat de sa marche avec Dieu ? Genèse 5 : 24. 

 
 

6 
VERSET À MÉMORISER : 

Hébreux 11 : 5 

C’est par la foi qu’Énoch fut enlevé 
pour qu’il ne vît point la mort, et qu’il 
ne parut plus parce que Dieu l’avait 
enlevé ; car, avant son enlèvement, il 
avait reçu le témoignage qu’il était 
agréable à Dieu. 

 



 49 

6. Que produit la marche avec Dieu chez ceux qui la pratiquent ? Qui 
prend l’initiative et lance l’invitation ? Genèse 6 : 9 ; 17 : 1 ; voir note 2. 

 
 
 

 

7. Pourquoi Énoch a-t-il été enlevé ? Hébreux 11 : 5 ; voir note 3. 

 
 

 

8. Qu’est-ce que la foi ? Hébreux 11 : 1 ; Romains 10 : 17 ; Matthieu 
4 : 4 ; voir note 4. 

 
 
 

 

9. Si Énoch a été transféré par la foi selon l’épître aux Hébreux, et que 
la Genèse nous dit qu’il a été transféré en marchant avec Dieu, alors 
vivre par la foi, recevoir la Parole de Dieu et marcher avec Dieu ne 
sont-ils pas une seule et même chose ? La foi ne reçoit-elle pas la 
justice de Dieu (Romains 1 : 17), tout comme marcher avec Dieu vous 
rend juste et parfait (Genèse 6 : 9 ; 17 : 1) ? Voir la note 5. 

 
 
 
 
 
 

 

10. Quel mot ou témoignage Énoch a-t-il reçu par la foi qui l’a amené 
à marcher avec Dieu, et donc à être justifié, perfectionné et transféré ? 
Hébreux 11 : 5, dernière partie. 

 
 
 
 



 50 

11. Si Énoch a commencé à marcher avec Dieu dès qu’il a eu 
Mathusalem, pouvons-nous en conclure qu’à ce moment précis, alors 
qu’il tenait son nouveau-né dans ses bras, il a reçu le témoignage de 
Dieu qu’il était Son fils bien-aimé en qui Il avait mis toute Sa joie ? 

 
 
 
 

 

12. Dans quelle mesure est-il nécessaire pour nous d’accepter le 
témoignage selon lequel nous sommes les enfants bien-aimés de Dieu 
en qui Il se réjouit ? Peut-on dire que nous marchons avec Lui sans 
accepter ce témoignage ? Pouvons-nous être transfigurés sans que ce 
processus ait lieu dans notre vie ? 

 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. On lit de lui qu’après avoir vécu soixante-cinq ans, il engendra un 
fils, et qu’il « marcha avec Dieu pendant trois cents ans ». Dès ses 
premières années, il aima Dieu et garda ses commandements. De la 
bouche d’Adam, il apprit la sombre histoire de la chute, ainsi que la 
promesse réjouissante de la grâce, et il plaça son espérance dans le 
Rédempteur promis. Mais après la naissance de son premier fils, vivant 
en communion plus intime avec Dieu, il comprit mieux ses obligations 
et sa responsabilité. L’affection et l’abandon filial de son enfant ; la 
confiance entière de celui-ci en la protection paternelle, comme aussi 
sa propre tendresse pour ce premier-né, lui firent mieux sentir à la fois 
l’amour de Dieu, étonnant, infini, insondable, manifesté dans le don de 
son Fils, et la confiance illimitée que ses enfants peuvent lui accorder. 
Cette nouvelle révélation de la bonté divine fut désormais, jour et nuit, 
l’objet de ses méditations, et fit de lui un apôtre zélé parmi son 
entourage. – Patriarches et Prophètes, 61 



 51 

2. La vie vertueuse d’Énoch contrastait fortement avec celle des 
méchants qui l’entouraient. Sa piété, sa pureté et son intégrité 
inébranlable étaient le résultat de sa marche avec Dieu, tandis que la 
méchanceté du monde était le résultat de sa marche avec le séducteur 
de l’humanité. Il n’y a jamais eu et il n’y aura jamais d’époque où les 
ténèbres morales seront aussi épaisses qu’à l’époque où Énoch menait 
une vie d’une droiture irréprochable.– Sons and Daughters of God, 20 

3. « C’est par la foi qu’Hénoc fut enlevé et ne vit point la mort, ... car, 
avant son enlèvement, il avait obtenu le témoignage d’être agréable à 
Dieu ». Hébreux 11 : 5. Dieu ne permit point que tombât sous les coups 
de la mort un homme qui vivait dans une union aussi étroite avec le 
ciel. La piété de ce prophète représente l’état de sainteté qui sera exigé 
de ceux qui vivront lors du second avènement de Jésus-Christ, et qui 
seront « rachetés de la terre » Apocalypse 14 : 3 Ce sera également une 
époque d’iniquité généralisée. Comme lors du déluge, les hommes 
secoueront l’autorité du ciel pour suivre leurs penchants et les 
enseignements d’une philosophie fallacieuse. A l’instar d’Hénoc, le 
peuple de Dieu, caractérisé par une vie irréprochable, proclamera au 
monde le retour du Seigneur et les jugements réservés aux rebelles et 
son exemple saints, il condamnera les péchés des impies. – Patriarches 
et Prophètes, 65 

4. Il faut enseigner la foi, une foi salvatrice. La définition de cette foi 
en Jésus Christ peut se résumer en quelques mots : c’est le mouvement 
de l’âme par lequel l’homme tout entier s’abandonne à la garde et à 
l’autorité de Jésus Christ. L’homme demeure dans le Christ, et par la 
foi le Christ règne en maître sur l’âme. Le croyant livre son âme et son 
corps à Dieu et peut dire avec confiance : « Je suis persuadé qu’Il a la 
puissance de garder mon dépôt jusqu’à ce jour-là ». 2 Timothée 1 : 12. 
Tout ceux qui le feront seront sauvés pour la vie éternelle. Ils auront 
l’assurance que leur âme est lavée dans le sang du Christ, revêtue de sa 
justice et qu’elle est précieuse aux yeux de Jésus. Nos pensées et nos 
espoirs sont fixés sur la seconde venue de notre Seigneur. En ce jour-
là, le Juge de toute la terre récompensera la confiance de son peuple. 
— Manuscrit 6, 1889.  

C’est par la foi que nous recevons la grâce de Dieu ; mais la foi n’est 
pas notre Sauveur. Elle ne constitue pas un mérite. Elle n’est que la 



 52 

main qui saisit le Christ, s’appuie sur ses mérites qui apportent un 
remède au péché. — Jésus Christ, 157, 158 (1898).  

Avoir la foi, c’est faire confiance à Dieu, croire qu’il nous aime et sait 
mieux que personne ce qui est pour notre bien. Cela nous amène à 
suivre sa voie au lieu de la nôtre, à accepter sa sagesse au lieu de notre 
ignorance, sa force au lieu de notre faiblesse, sa justice au lieu de nos 
péchés. Nos vies lui appartiennent, nous lui appartenons déjà ; notre foi 
reconnaît cet état de fait et l’accepte, avec toutes les bénédictions qu’il 
entraîne. La vérité, l’honnêteté, la pureté sont, nous l’avons vu, les 
secrets d’une vie réussie; c’est par la foi que nous y accédons. — 
Éducation, 285 (1903).  

La foi est simple quant à son fonctionnement et puissante quant à ses 
résultats. De nombreux soi-disant chrétiens — tout en connaissant la 
sainte Parole et en croyant dans sa véracité — manquent de la confiance 
enfantine qui est vitale dans la religion du Christ. Ils n’arrivent pas à 
établir le contact particulier qui a pour effet de guérir l’âme. — 
Redemption: The Miracles of Christ, 97 (1874) ; The S.D.A. Bible 
Commentary 6:1074  

L’humilité, la douceur et l’obéissance ne sont pas la foi, mais elles en 
sont les fruits. — Témoignages pour l’Église vol. 2, 167 (1885)  

5. Alors, le Christ est-il un Sauveur personnel ? Nous portons dans 
notre corps la mort du Seigneur Jésus, qui est pour nous la vie, le salut 
et la justice. Où que nous allions, nous nous souvenons de Celui qui 
nous est cher. Nous demeurons en Christ par une foi vivante. Il 
demeure dans nos cœurs grâce à notre appropriation individuelle de la 
foi. Nous bénéficions de la compagnie de la présence divine, et lorsque 
nous prenons conscience de cette présence, nos pensées sont captives 
de Jésus-Christ. Nos exercices spirituels sont en accord avec la vivacité 
de notre perception de cette compagnie. Énoch a marché avec Dieu de 
cette manière ; et Christ habite dans nos cœurs par la foi lorsque nous 
considérons ce qu’Il est pour nous et l’œuvre qu’Il a accomplie pour 
nous dans le plan de rédemption. Nous serons très heureux de cultiver 
le sentiment de ce grand don de Dieu à notre monde et à nous-mêmes 
personnellement. – Testimonies to Ministers, 388 

 



 53 

Le monde antédiluvien  
et Noé 

 
LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

 

Patriarches et prophètes, d’Ellen 
White, chapitre 7. 

 
QUESTIONS 

1. Selon quels principes les 
descendants d’Adam ont-ils 
commencé à vivre ? Quels étaient, selon le récit, les critères pour 
prendre une femme ? Genèse 6 : 2. Comparez avec Genèse 3 : 6. 

 
 
 
 

 

2. Comparez ce critère avec le plan de Dieu pour le mariage selon 
Genèse 2 : 22, 23 et Genèse 24 : 12-26, 63-67. 

 
 
 
 

 

3. Quel fut le résultat des unions matrimoniales fondées sur les 
principes de la convoitise des yeux ? Selon quels principes les enfants 
issus de ces unions recherchaient-ils la renommée, la gloire, la 
reconnaissance et la valeur ? Genèse 6 : 4. Voir la note 1 pour la 
signification des mots clés de ce texte. Elle établit le lien entre les 

7 
VERSET À MÉMORISER : 

Hébreux 11 : 7 

C’est par la foi que Noé, divinement 
averti des choses qu’on ne voyait pas 
encore, et saisi d’une crainte 
respectueuse, construisit une arche 
pour sauver sa famille ; c’est par elle 
qu’il condamna le monde, et devint 
héritier de la justice qui s’obtient par 
la foi. 

 



 54 

principes selon lesquels vivaient les générations antédiluviennes, les 
mensonges du serpent et la chute de l’homme. 

 
 
 
 
 
 

 

4. À quel état de la société ces principes ont-ils finalement conduit ? 
Genèse 6 : 5 ; voir note 2. 

 
 
 

 

5. Que cherchait Dieu à faire dans l’homme par Son Esprit ? Combien 
de temps Dieu lutterait-il avec les hommes ? Genèse 6 : 3. 

 
 
 
 

 

6. En quoi consiste la lutte de l’Esprit de Dieu ? Néhémie 9 : 30 ; 
Galates 5 : 16, 17 ; Jean 16 : 8 ; voir note 3. 

 
 
 
 

 

7. Qui a prêché aux antédiluviens ? Par qui l’a-t-il fait ? 1 Pierre 3 : 
18-20 ; 2 Pierre 2 : 5 ; voir note 4. 

 
 
 
 

 



 55 

8. Quelle fut la réaction du monde antédiluvien à cette prédication ? 
Quelles questions se posaient-ils au sujet de Dieu ? Que négligeaient-
ils ? Quelle conception avaient-ils du caractère de Dieu ? À quel 
principe du royaume de Satan cela correspond-il ? Job 22 : 15-18 ; Job 
21 : 14, 15 ; Actes 17 : 25. 

 
 
 
 

 

9. Contrairement au reste du monde antédiluvien, qu’a découvert Noé, 
qu’a-t-il vu ? Où Noé l’a-t-il vu ? Genèse 6 : 8. 

 
 
 
 

 

10. Quel fut le résultat du fait que Noé trouva grâce aux yeux de Dieu ? 
Genèse 6 : 9, dernière partie. 

 
 
 

 

11. Quel fut le résultat de la marche de Noé avec Dieu ? Genèse 6 : 9 
première partie ; comparez Genèse 17 : 1 ; voir note 5. 

 
 
 
 

 

12. En résumé, quelles sont les différences entre les principes qui 
guidaient Noé et ceux d’un monde déconnecté de Dieu ? (Indice : le 
monde incrédule suivait la convoitise de ses yeux et établissait ses 
valeurs par la puissance et la force, contrairement à Noé qui avait 
décidé d’avoir une relation avec Dieu et qui vivait sa vie en marchant 
avec Lui). Expliquez en détail en comparant et en opposant les 



 56 

expériences de Noé à celles du monde antédiluvien, en tenant compte 
des principes du royaume de Dieu et de ceux du royaume du serpent. 
Ce que nous pensons de Dieu détermine-t-il les principes qui régissent 
notre vie ? Expliquez. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. Les Nephilim 
(han·nə·p̄i·lîm) הנַפְּלִיִ֞ם  
Article | Nom - pluriel masculin 
Hébreu de Strong 5303 : 1) géants, les Nephilim 
Ou nphil nef-eel’; de naphal ; proprement, un bûcheron, c’est-à-dire un 
tyran ou un despote -- géant. 
[devenus] les hommes puissants 
(hag·gib·bō·rîm) הגַבִּרֹּיִ֛ם  
Article | Adjectif - masculin pluriel 
Hébreu de Strong 1368 : adj 1) fort, puissant n.m. 2) homme fort, 
homme courageux, homme puissant. 
Ou (abrégé) gibbor ghib-bore’ ; intensif du même que geber ; puissant ; 
par implication, guerrier, tyran -- champion, chef, X excel, géant, 
homme, puissant (homme, un), fort (homme), homme vaillant. 

2. Les descendants de Seth furent appelés les fils de Dieu, et les 
descendants de Caïn furent appelés les fils des hommes. Quand les fils 
de Dieu se mêlèrent aux filles des hommes, ils se corrompirent, et 
l’influence des femmes qu’ils choisirent pour épouses parmi eux leur 
fit perdre leur caractère saint et particulier, au point qu’ils se joignirent 



 57 

aux fils de Caïn pour se livrer à l’idolâtrie. Nombreux furent ceux qui 
abandonnèrent la crainte de l’Eternel et qui foulèrent aux pieds ses 
commandements. Cependant, une minorité d’entre eux pratiquèrent la 
justice, craignirent Dieu et le glorifièrent. Noé et sa famille étaient de 
ce nombre. – Histoire de la Rédemption, 59 

3. À l’époque de Noé, la méchanceté du monde était devenue si grande 
que Dieu ne pouvait plus la supporter... Mais Il eut pitié de l’humanité 
et, dans Son amour, Il offrit un refuge à tous ceux qui l’accepteraient. 
Il donna à Noé le message suivant à transmettre au peuple : « Mon 
esprit ne restera pas à toujours dans l’homme. » ... L’Esprit de Dieu 
continua de lutter contre l’homme rebelle jusqu’à ce que le temps fixé 
fût presque écoulé, lorsque Noé et sa famille entrèrent dans l’arche et 
que la main de Dieu en ferma la porte. La miséricorde avait quitté le 
trône d’or, pour ne plus intercéder en faveur du pécheur coupable.  
– Reflecting Christ, 321 

4. Dieu interpelle constamment le cœur humain, l’exhortant à 
reconnaître Son amour et Sa miséricorde, et à accepter Sa justice à la 
place des principes du mal. C’est ainsi qu’il a supplié l’humanité à 
toutes les époques. À l’époque de Noé, le Christ s’adressa aux hommes 
par l’intermédiaire d’un être humain et prêcha à ceux qui étaient 
esclaves du péché. Il vint en Israël, enveloppé d’une colonne de nuée 
le jour et d’une colonne de feu la nuit. C’est lui qui éduqua cette vaste 
multitude pendant son errance dans le désert.     This day with God, 278 

5. La vie vertueuse d’Énoch contrastait fortement avec celle des 
méchants qui l’entouraient. Sa piété, sa pureté et son intégrité 
inébranlable étaient le résultat de sa marche avec Dieu, tandis que 
la méchanceté du monde était le résultat de leur marche avec le 
séducteur de l’humanité. Il n’y a jamais eu et il n’y aura jamais 
d’époque où les ténèbres morales seront aussi épaisses qu’à l’époque 
où Énoch menait une vie d’une droiture irréprochable.– Sons and 
Daughters of God, 20 

 



 58 

Les fondements  
de Babylone 

 
LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

Guerres d’identité d’Adrian 
Ebens, chapitre 17. 

 
QUESTIONS 

1. Qu’est-ce qui a motivé la construction de la tour de Babel ? Genèse 
11 : 4 ; voir note 1. Que signifie l’expression « faisons-nous un 
nom » ? En quoi ce désir est-il lié à la tentation d’Ève par le serpent ? 
Qui et quoi était rejeté ? Considérez Genèse 8 : 20, 21. 

 
 
 
 
 

 

2. Qui était le fondateur de Babel ? Genèse 10 : 8-10. 

 
 
 

 

3. Que signifie « puissant » dans la langue originale ? Qu’est-ce qui 
rendait Nimrod puissant ? Genèse 10 : 8-10. Voir note 2. Dans le sens 
du mot « puissant » vu dans la question précédente, que signifie être un 
chasseur puissant ? 

 
 
 
 

 

8 
VERSET À MÉMORISER : 

Psaume 31 : 1 

Au chef des chantres. Psaume de 
David. Eternel ! je cherche en toi 
mon refuge : Que jamais je ne sois 
confondu! Délivre-moi dans ta 
justice ! 

 



 59 

4. Examinons les autres occurrences du mot « chasseur » dans la Bible. 
Psaumes 132 : 15 ; Job 38 : 41 ; Josué 9 : 5. 

 
 
 
 

 

5. Qui d’autre est appelé « chasseur » ou « oiseleur » dans la Bible ? 
Psaumes 91 : 3 ; 2 Timothée 2 : 26 ; voir note 3. 

 
 
 

 

6. Que signifie le fait que Nimrod était un puissant chasseur devant 
Jéhovah ? Considérez l’utilisation de l’expression « devant » Dieu 
comme « contre la face » de Dieu, dans un esprit de défi et 
d’accusation. Osée 5 : 5 ; 7 : 10. 

 
 
 

 

7. Lorsque Babylone était à son « âge d’or », comment son esprit se 
manifestait-il ? Daniel 4 : 30. Combien de fois la première personne 
du singulier (je, moi, mon) est-elle sous-entendue dans cette phrase ? 
Quel est l’esprit commun qui unit cette histoire à celle de Nimrod et de 
Lucifer ? Quelle est la conséquence inévitable pour ceux qui vivent 
selon ce principe ? Daniel 2 : 39 ; 5 : 25-31. 

 
 
 
 

 

8. Qui est le véritable pourvoyeur de chaque homme ? Actes 17 : 25. 

 
 
 



 60 

9. Comment Nimrod incarne-t-il la philosophie du serpent qui se 
présente comme le bienfaiteur de l’homme, accusant Dieu de tyrannie ? 
Voir la leçon 2, questions 6 et 7, et la leçon 4, question 5. Voir la 
note 4. 

 
 
 
 

 

10. Compte tenu de tout ce qui précède, qui est le véritable « prince » 
de Babylone ? Ésaïe 14 : 3-27 ; Daniel 10 : 13 ; Jean 12 : 31 ; Luc 4 : 
5-7 ; voir note 5. 

 
 
 

 

11. Sous quel règne agissons-nous lorsque nous recherchons la valeur 
à travers le pouvoir, l’exaltation de soi et la recherche de la renommée ? 
Éphésiens 2 : 1-7 ; voir note 6. 

 
 
 

 

12. Réfléchissez à la manière dont ces principes du royaume de ce 
monde régissent généralement la vie des hommes. Pensez à des 
exemples précis. 

 
 
 
 

 

13. Comment cela peut-il être observé même chez ceux qui décident de 
suivre Jésus ? Matthieu 18 : 1 ; Marc 10 : 35-37. 

 
 
 



 61 

14. Comment les disciples se sont-ils comportés lors du dernier repas 
avec leur Maître, même après que Jésus leur eut lavé les pieds ? Luc 
22 : 20-24. 

 
 

 

15. En quoi le royaume de Dieu est-il différent ? Matthieu 18 : 2-4 ; 
Marc 10 : 42-45. 

 
 
 

 

16. Ces principes du royaume du serpent sont-ils encore présents dans 
la vie et les activités des groupes religieux ou ecclésiastiques ? Donnez 
des exemples concrets. Quelle est la probabilité que le peuple de Dieu 
soit encore comme les disciples, s’accrochant à un système de valeurs 
fondé sur la position sociale ? 

 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. Cette coalition naquit d’une rébellion à l’encontre de Dieu. Les 
habitants de la plaine de Shinear édifièrent un royaume pour 
l’exaltation de leur ego et non à la gloire de Dieu. Ces hommes 
déterminés, inspirés par le premier grand rebelle, ne se laissèrent 
distraire en rien dans la réalisation de leurs plans diaboliques. À la 
place des préceptes divins, ils substituaient des lois répondant aux 
désirs de leurs cœurs égoïstes pour parvenir à leurs fins. – Christ 
Triomphant, 71 

2. un puissant guerrier 
(gib·bōr) ֹּ֖גבִּר  
Adjectif - masculin singulier 



 62 

Hébreu Strong 1368 : adj 1) fort, puissant n m 2) homme fort, homme 
courageux, homme puissant champion, chef, exceller, géant, homme, 
homme puissant, un, homme fort, ou (abrégé) gibbor ghib-bore’ ; 
intensif du même que geber ; puissant ; par implication, guerrier, tyran 
-- champion, chef, X exceller, géant, homme, puissant (homme, un), 
fort (homme), homme vaillant. 

3. Satan dispose de filets et de pièges, semblables à ceux utilisés par 
l’oiseleur, afin de capturer les âmes. Son objectif calculé vise à faire en 
sorte que les humains emploient à des fins égoïstes les capacités que 
Dieu leur a données, plutôt que de les mettre à sa disposition pour le 
glorifier. Le Seigneur voudrait que les hommes s’engagent dans une 
œuvre qui leur procurerait la paix et la joie, et dont ils tireraient un 
profit éternel. Mais l’adversaire veut que nous concentrions nos efforts 
sur ce qui ne profite pas, sur les choses qui se détruisent par l’usage.  
— The Review and Herald, 1er septembre 1910  

4. En cela réside l’œuvre magistrale de Satan. Il prétend être le sauveur 
de l’homme, le bienfaiteur du genre humain ; c’est ainsi qu’il peut plus 
facilement séduire ses victimes en vue de leur destruction. — Special 
Testimonies, Series A 9, 22 (24 septembre 1897) ; Testimonies to 
Ministers, 365  

5. La captivité de Satan sera pour le peuple de Dieu un sujet de joie et 
d’allégresse. Le prophète écrit : « Quand l’Eternel t’aura donné du repos, 
après tes fatigues et tes agitations, et après la dure servitude qui te fut 
imposée, alors tu prononceras ce chant sur le roi de Babylone [qui 
représente ici Satan], et tu diras : Eh quoi ! le tyran n’est plus ! 
L’oppression a cessé ! L’Eternel a brisé le bâton des méchants, la verge 
des dominateurs. Celui qui dans sa fureur frappait les peuples, par des 
coups sans relâche, celui qui dans sa colère subjuguait les nations, est 
poursuivi sans ménagement. » Esaïe 14 : 3-6 – Tragédie des Siècles, 717 

6. Le Sauveur appela les disciples auprès de lui et leur dit : « Si 
quelqu’un veut être le premier, qu’il soit le dernier de tous et le 
serviteur de tous. » Ces mots furent prononcés sur un ton solennel et 
impressionnant, mais les disciples n’étaient pas à même de 
comprendre. Ils ne pouvaient voir ce que le Christ discernait. Leur 
ignorance et leur inintelligence quant à la nature du royaume du Christ 
étaient la cause apparente de leur dispute. Mais en réalité il y avait une 



 63 

cause plus profonde. Par un exposé sur la nature du royaume, Jésus 
aurait pu éteindre momentanément leur querelle ; mais la cause 
profonde aurait subsisté. Même s’ils eussent été parfaitement instruits, 
une question de préséance eût suffi pour ranimer leur dispute. Il s’en 
serait suivi un désastre pour l’Eglise après le départ du Christ. La lutte 
pour la première place provenait du même esprit qui avait provoqué le 
grand conflit au commencement dans le monde supérieur et rendu 
nécessaires la venue du Christ sur la terre et sa mort. Une vision s’offrit 
alors au regard de Jésus. Il vit Lucifer, le « fils de l’aurore », nanti 
d’une gloire qui surpassait celle de tous les anges entourant le trône, 
uni au Fils de Dieu par le lien le plus intime. Lucifer avait dit : « Je 
serai semblable au Très-Haut. » (Esaïe 14 : 12, 14) Ce désir de gloire 
avait provoqué un conflit dans les parvis célestes et avait causé le 
bannissement d’une foule d’anges appartenant à l’armée divine. Si 
Lucifer avait réellement désiré être semblable au Très-Haut, il n’aurait 
jamais quitté la place qui lui était réservée dans le ciel ; car l’esprit du 
Très-Haut se manifeste par un ministère désintéressé. Lucifer 
convoitait la puissance de Dieu, mais non son caractère. Il recherchait 
la première place pour lui-même; quiconque est animé de son esprit 
agira de même. Il en résultera la haine, la discorde, la guerre. Le règne 
appartient au plus fort. Le royaume de Satan est celui de la force ; 
chaque individu regarde son voisin comme un obstacle à son 
avancement, ou un tremplin pour s’élever plus haut. – Jésus-Christ, 431 

 



 64 

Jacob et Ésaü 
 

LECTURES 
COMPLÉMENTAIRES 

 

Patriarches et prophètes, d’Ellen 
White chapitres 15 et 16. 

 
QUESTIONS 

1. Lorsque Rebecca tomba 
enceinte, que se passait-il en 
elle ? Qu’a fait Rebecca ? 
Genèse 25 : 21, 22. 

 
 

 

2. Quelle fut la réponse de Dieu ? Combien de nations ou de peuples y 
avait-il dans son ventre ? Quelle serait la relation entre ces deux 
nations ? Qui servirait qui ? Genèse 25 : 23 ; voir note 1. 

 
 
 
 

 

3. À quoi ressemblaient ces enfants physiquement ? Genèse 25 : 25 ; 
27 : 11. 

 
 

 

4. Qu’a fait Ésaü ? Genèse 25 : 27 ; voir note 2. 

 
 

 

9 
VERSETS À MÉMORISER : 

Genèse 28 : 3, 4 
3 Que le Dieu tout-puissant te 
bénisse, te rende fécond et te 
multiplie, afin que tu deviennes une 
multitude de peuples ! 4 Qu’il te 
donne la bénédiction d’Abraham, à 
toi et à ta postérité avec toi, afin que 
tu possèdes le pays où tu habites 
comme étranger, et qu’il a donné à 
Abraham !. 

 



 65 

5. Par qui Ésaü a-t-il appris à chasser ? Dans la leçon 8, questions 3 et 
4, nous avons vu que Nimrod a acquis son pouvoir grâce à la chasse, 
symbole de sa capacité à subvenir à ses besoins et à ceux des autres. Se 
pourrait-il qu’Ésaü représente les principes du même royaume ? Se 
pourrait-il qu’Ésaü ait cherché à être apprécié et aimé par son père 
grâce à sa capacité à subvenir à ses besoins ? Quelle raison nous est 
donnée pour expliquer l’amour d’Isaac pour Ésaü ? Genèse 25 : 28. 
Cela n’a-t-il pas alimenté le besoin constant d’Ésaü de prouver sa 
valeur par ses œuvres ? 

 
 
 
 
 
 

 

6. Qu’a fait Jacob ? Genèse 25 : 27 Quel exemple a-t-il suivi ? – 
Hébreux 11 : 8, 9 ; voir note 3. 

 
 
 
 

 

7. Que représentait le fait d’habiter sous des tentes ? En quoi le fait 
d’habiter sous des tentes est-il lié au fait de considérer Dieu comme 
celui qui pourvoit à nos besoins plutôt que de se servir soi-même et de 
rechercher la valeur à travers les réalisations ? Hébreux 11 : 8-10, 13-
16 ; Lévitique 23 : 42, 43 ; Deutéronome 16 : 13-15 ; voir note 4. 

 
 
 
 
 
 

 



 66 

8. Quelle raison nous est donnée pour expliquer l’amour de Rebecca 
pour Jacob ? Quel contraste voyons-nous entre l’expérience d’Ésaü et 
de son père et celle de Jacob et de sa mère ? Genèse 25 : 27, 28. Cela 
ne nous permet-il pas de voir comment le royaume de la valeur par la 
performance a été renforcé chez Ésaü, tandis que le royaume de la 
valeur par les relations a été renforcé chez Jacob ?  

 
 
 
 
 

 

9. Ésaü a-t-il jamais cherché à plaire à ses parents et à obtenir leur 
approbation par ses actions ? Genèse 28 : 6-9. Que recherchait Ésaü, 
et pourquoi ? Qu’est-ce que cela révèle sur la vie et l’expérience 
d’Ésaü, ainsi que sur sa relation avec Dieu ? Voyez-vous comment 
Ésaü utilise le mariage pour être accepté et apprécié ? 

 
 
 
 

 

10. Jacob était-il exempté des principes du royaume du serpent ? A-t-il 
à un moment donné cherché à obtenir la bénédiction promise par ses 
propres œuvres et efforts ? Genèse 25 : 29-34 ; 27 : 1-29 ; voir note 5. 

 
 
 
 

 

11. Même dans sa tromperie, qui Jacob a-t-il désigné comme 
fournisseur ? Genèse 27 : 20. 

 
 
 

 



 67 

12. À qui Jacob attribua-t-il toute sa prospérité lorsqu’il retrouva Ésaü ? 
Genèse 33 : 11. 

 
 

 

13. Que se passe-t-il lorsque nous reconnaissons Dieu comme la source 
de toutes choses ? Proverbes 3 : 6. 

 
 

 

14. D’autre part, qu’a fait Ésaü de son droit d’aînesse ? Qu’est-ce que 
cela nous apprend sur ses priorités ? Genèse 25 : 29-34 ; Hébreux 12 : 
16, 17 ; Philippiens 3 : 18-21 ; voir note 6. 

 
 
 
 

 

15. Quelle importance revêtait la bénédiction de Dieu pour Jacob ? 
Cette bénédiction était-elle d’ordre terrestre ou céleste ? Genèse 32 : 
24-30 ; Hébreux 11 : 8-16 ; voir à nouveau la note 5. 

 
 
 
 

 

16. Identifiez au moins deux principes du royaume de la performance 
qui se manifestent dans l’histoire de ces frères et donnez des exemples 
actuels illustrant comment nous pouvons commettre les mêmes erreurs 
et promouvoir les mêmes principes. Comment pouvons-nous appliquer 
les principes du royaume relationnel de Dieu dans les exemples actuels 
que vous avez fournis ? 

 
 
 
 



 68 

 

NOTES 

1. Jacob et Ésaü, les fils jumeaux d’Isaac et de Rébecca, présentaient, 
dans leur caractère et dans leur vie, un contraste frappant. Dès avant 
leur naissance, cette dissemblance avait été annoncée aux parents par 
un ange. En réponse à la prière angoissée de Rébecca, celle-ci avait 
appris qu’elle donnerait le jour à deux fils, qui seraient ancêtres de deux 
grands peuples, et que le plus jeune aurait la prééminence. – Patriarches 
et Prophètes, 157 

2. Ésaü grandit dans l’amour des plaisirs égoïstes et l’esprit absorbé par 
les choses de la vie présente. Impatient, sans frein, grand amateur de la 
chasse, il mettait sa joie à courir les aventures, et fut de bonne heure un 
chasseur de profession. Il était le favori de son père. Ce berger 
pacifique et paisible était ravi de la vigueur et de l’audace de ce fils 
aîné qui parcourait monts et déserts et lui rapportait les produits de sa 
chasse avec le récit de ses exploits. – Idem 

3. Jacob, méditatif, diligent et soucieux, plus préoccupé de l’avenir que 
du présent, préférait le séjour au foyer, le soin des troupeaux et la 
culture du sol. Son application, sa dextérité et son esprit d’économie en 
faisaient le favori de sa mère, qui trouvait dans l’affection douce et 
profonde et les attentions constantes du cadet plus de satisfaction que 
dans les rares et bruyantes caresses d’Ésaü. – Idem 

4. La fête des tabernacles était la dernière assemblée annuelle. Dieu 
voulait qu’à cette occasion-là le peuple réfléchît sur sa bonté et sa 
miséricorde. Tout le pays soumis à lui avait été l’objet de sa 
bénédiction. Sa sollicitude vigilante ne s’était démentie ni jour ni nuit. 
Le soleil et la pluie avaient fait rendre à la terre son fruit. On avait 
récolté les moissons dans les vallées et les plaines de la Palestine, 
ramassé les olives et recueilli l’huile précieuse, cueilli le fruit du 
palmier et foulé au pressoir les grappes de raisin.  

… Cette fête n’était pas seulement l’expression de la reconnaissance 
pour les fructueuses récoltes ; c’était aussi le mémorial des soins 
providentiels dont Dieu avait entouré Israël au désert. Pour rappeler 
leur séjour sous la tente, pendant la fête, les Israélites demeuraient dans 
des cabanes ou des tabernacles de branchages verdoyants. On les 



 69 

dressait par les rues, dans les parvis du temple et sur les terrasses des 
maisons. Aux environs de Jérusalem, les collines et les vallées étaient 
couvertes de ces habitations de feuillages et fourmillaient de monde.  
– Jésus-Christ, 441 

5. Instruit par sa mère, le fils cadet avait connaissance de la révélation 
divine qui lui attribuait le droit d’aînesse et il désirait vivement en 
posséder les ineffables privilèges. Ce n’étaient pas les richesses 
temporelles qu’il convoitait, mais les bénédictions spirituelles : 
communier avec Dieu comme Abraham, le juste ; présenter au nom de 
sa famille le sacrifice expiatoire ; devenir l’ancêtre du peuple élu et du 
Messie promis ; posséder l’immortel héritage. En un mot, goûter les 
prérogatives et les honneurs compris dans l’alliance avec Dieu.  

Il écoutait avidement son père parler du droit d’aînesse spirituel et 
retenait pieusement tout ce que lui en disait sa mère. Ce sujet occupait 
jour et nuit ses pensées et devint la suprême ambition de sa vie. 
Cependant, tout en plaçant les biens éternels au-dessus des biens 
terrestres, Jacob ne possédait pas une connaissance personnelle du Dieu 
qu’il révérait. Son cœur n’avait pas été renouvelé par la grâce divine. 
Craignant que la promesse le concernant ne s’accomplisse pas tant 
qu’Ésaü conserverait les droits du premier-né, il s’ingéniait à découvrir 
le moyen de s’approprier ce trésor tant convoité que son frère tenait en 
si petite estime.  

Jacob et Rébecca avaient réussi. Mais de leur tromperie il ne devait 
résulter que de grands chagrins. Dieu avait annoncé que le droit 
d’aînesse reviendrait à Jacob. S’ils avaient attendu avec foi et laissé le 
Seigneur opérer en leur faveur, cette promesse se serait accomplie à 
son heure. Mais, comme beaucoup de gens qui se disent chrétiens, ils 
ne consentaient pas à abandonner la chose entre ses mains. Rébecca se 
repentit amèrement des mauvais conseils qu’elle avait donnés à son 
fils: son acte eut pour effet de l’en séparer à toujours. Elle ne devait, en 
effet, plus revoir son visage, et Jacob, dès lors, ne connut plus que le 
remords. Il avait péché contre son père, contre son frère, contre son 
âme et contre Dieu. En une seule heure, il s’était condamné à toute une 
vie de regrets, surtout lorsque, des années plus tard, l’inconduite de ses 
fils vint assombrir son existence. – Patriarches et Prophètes, 159-160 



 70 

6. Un jour, Ésaü revient de la chasse, harassé de fatigue. Il trouve Jacob 
occupé à préparer un potage et il lui demande de lui en offrir une 
portion. Celui-ci, toujours obsédé par la même pensée, saisit l’occasion 
et pose à Ésaü comme condition de lui céder en retour le droit 
d’aînesse. « Voici que je m’en vais mourir, s’écrie le chasseur 
insouciant et viveur ; à quoi me servirait mon droit d’aînesse ? » 
Quelques instants lui suffiraient pour se préparer à manger dans la tente 
de son père. Mais en échange d’un plat, il renonce à ce droit d’aînesse 
et confirme cette aliénation par un serment. Pour satisfaire un caprice 
momentané, il troque froidement le glorieux héritage que Dieu a 
promis à ses pères. Prêt à sacrifier les choses célestes à celles de la 
terre, à échanger un bien futur contre un plaisir passager, il montre que, 
pour lui, le présent prime tout.  

« C’est ainsi qu’Ésaü méprisa le droit d’aînesse. » En abandonnant ce 
précieux patrimoine, il ressent même une espèce de soulagement. 
Maintenant, devant lui, la route est libre : il peut agir comme bon lui 
semble. Que de gens, aujourd’hui encore, pour se procurer de folles 
jouissances appelées liberté, aliènent leur droit à un héritage « qui ne 
peut être ni corrompu, ni souillé, ni flétri, et qui leur est réservé dans 
les cieux » !  

Toujours fasciné et asservi par les choses de la terre, Ésaü alla prendre 
parmi les filles de Heth deux femmes dont l’idolâtrie fut une source de 
cuisants chagrins pour Isaac et Rébecca. C’était une nouvelle violation 
des conditions formelles de l’alliance qui interdisait le mariage entre 
les membres du peuple de Dieu et les païens. Cependant, ni les 
raisonnements de Rébecca, ni l’ardent désir de Jacob, ni l’indifférence 
d’Ésaü quant aux obligations du droit d’aînesse ne parvenaient à 
ébranler l’intention du père de conférer à son aîné le droit de 
primogéniture. – Idem 

 



 71 

La mission de Jésus 
 

LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

 

Guerres d’Identité d’Adrian 
Ebens, chapitre 10. 

 
QUESTIONS 

1. Quelle était la mission de Jésus lorsqu’il est venu dans le monde ? 
Jean 17 : 4, 6 ; voir note 1. 

 
 
 
 

 

2. De plus, quel principe a poussé Christ à venir dans le monde ? 
Philippiens 2 : 3-8. Quel sentiment animait Christ ? Répondez à 
l’aide du verset 3. Expliquez. Qu’ajoute Jean 15 : 13 à ces concepts ? 
Comparez et opposez cela à la cause de la chute de Lucifer et de 
l’homme, en revoyant les questions de la leçon 2. 

 
 
 
 

 

3. Quelle est la gloire et le nom de Dieu ? Exode 33 : 18, 19 ; 34 : 5-
7 ; voir la note 2. 

 
 
 
 

 

10 
VERSET À MÉMORISER : 

Jean 17 : 4 

Je t’ai glorifié sur la terre, j’ai achevé 
l’œuvre que tu m’as donnée à faire. 

 



 72 

4. Jésus était-il seul dans sa mission ? Jean 8 : 29 ; Jean 16 : 32 ; voir 
note 3. 

 
 
 

 

5. Qui a accompli les œuvres en Jésus ? Jean 14 : 10. 

 
 
 

 

6. Dans quelle mesure Jésus était-il assuré de la présence et de la 
protection de Son Père ? Luc 4 : 29, 30 ; Jean 8 : 59 ; Matthieu 8 : 24. 

 
 
 
 

 

7. D’où venait une telle confiance ? Matthieu 3 : 17 ; voir note 4. 

 
 
 

 

8. Ces paroles apparaissent-elles ailleurs dans les Écritures ? Quelles 
promesses les accompagnent ? Ésaïe 42 : 1-9 ; Ésaïe 50 : 4-9. 

 
 
 
 

 

9. Combien de temps Jésus a-t-il été tenté dans le désert après son 
baptême ? Marc 1 : 13. 

 
 

 

  



 73 

10. Comment Satan a-t-il tenté Jésus ? Matthieu 4 : 3, 6. 

 
 

 

11. Quelle fut la réponse de Jésus ? En quoi la parole de Son Père le 
protégeait-elle contre l’ennemi ? Matthieu 4 : 4 ; voir note 5. 

 
 
 

 

12. La tentation a-t-elle changé tout au long du ministère de Jésus ? 
Matthieu 27 : 39-44 ; Luc 23 : 39. 

 
 

 

13. Jésus avait-il confiance en la Parole de Son Père ? Que signifiaient 
les dernières paroles de Jésus sur la croix ? Luc 23 : 46 ; Psaumes 31 : 
1-5 ; voir note 6. 

 
 
 

 

14. À quoi sommes-nous invités à réfléchir ? 1 Jean 3 : 1. Quelles en 
sont les implications ? 

 
 
 
 

 

15. En quoi l’expérience de Jésus nous est-elle utile ? Jean 13 : 15 ; 1 
Pierre 2 : 21 ; voir note 7. 

 
 
 
 

 



 74 

16. Qu’est-ce qui nous donne la victoire sur le Malin ? 1 Jean 2 : 14 ; 
5 : 4-5. En quoi la victoire sur le monde est-elle liée à l’identité ? Et en 
quoi est-elle liée à l’identité de Jésus en tant que Fils unique engendré 
du Père ? Expliquez. 

 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. Ceux qui ont connu la bénédiction de Dieu devraient être les plus 
reconnaissants. Ils devraient adresser à Dieu des paroles de gratitude, 
car Christ est venu sous l’apparence d’une chair pécheresse, revêtant 
Sa divinité d’humanité, afin de révéler au monde la perfection de Dieu 
dans Son propre caractère. Il est venu représenter Dieu, non pas comme 
un juge sévère, mais comme un père aimant. « Car Dieu a tant aimé le 
monde qu’il a donné son Fils unique engendré, afin que quiconque croit 
en lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle. » Dieu est amour. 
Telle était la grande vérité que le Christ est venu révéler au monde. 
Satan avait tellement déformé le caractère de Dieu aux yeux du monde 
que l’homme s’était éloigné de Dieu ; mais le Christ est venu montrer 
au monde les attributs du Père, représenter l’image expresse de sa 
personne. « J’agis selon l’ordre que le Père m’a donné. » (Jean 14 : 31) 
« Tel est l’ordre que j’ai reçu de mon Père de mon Père. » (Jean 10 : 
18) Le but de la mission du Christ dans le monde était de révéler le 
Père. – Signs of the Times 11 avril 1895, par. 2 

2. La gloire de Dieu, c’est son caractère. Lorsque Moïse sur la 
montagne intercédait ardemment auprès de Dieu, il lui adressa cette 
prière : « Fais-moi voir ta gloire. » Dieu répondit : « Je ferai passer 
devant toi toute ma bonté, et je proclamerai devant toi le nom de 
l’Éternel ; je fais grâce à qui je fais grâce, et miséricorde à qui je fais 
miséricorde. » Alors la gloire de Dieu — son caractère — fut révélée : 
« L’Eternel passa devant lui et s’écria : l’Eternel, l’Eternel, Dieu 
miséricordieux et compatissant, lent à la colère et riche en bonté et en 
fidélité, qui conserve son amour jusqu’à mille générations, qui 



 75 

pardonne l’iniquité, la rébellion et le péché, mais qui ne tient point le 
coupable pour innocent. » Exode 33 : 18, 19 ; 34 : 6, 7.  

La vie du Christ révéla le caractère de Dieu. Il revêtit lui-même une 
chair semblable à celle du péché pour que son propre exemple 
condamne le péché dans la chair. Sans cesse, il contemplait le caractère 
de Dieu et le révélait au monde.  

Le Christ désire que la vie de ses disciples révèle aussi ce caractère. Il 
déclara dans sa prière d’intercession en faveur de ses disciples : « Je 
leur ai donné la gloire (le caractère) que tu m’as donnée, afin qu’ils 
soient un comme nous sommes un — moi en eux, et toi en moi — , afin 
qu’ils soient parfaitement un, et que le monde connaisse que tu m’as 
envoyé et que tu les as aimés comme tu m’as aimé. » Jean 17 : 22, 23. 
– Puissance de la Grâce, 323 

3. Parlons donc davantage des promesses divines; pensons au désir 
qu’a Jésus de nous bénir. Il ne nous oublie pas un seul instant. Lorsque, 
malgré les circonstances adverses, nous nous reposons avec confiance 
sur son amour, et maintenons notre communion avec lui, le sentiment 
de sa présence nous inspire une joie calme et profonde. Parlant de lui-
même, il a dit : « Je ne fais rien de moi-même, mais ... je parle selon ce 
que le Père m’a enseigné. Celui qui m’a envoyé est avec moi ; il ne m’a 
pas laissé seul, parce que je fais toujours ce qui lui est agréable. » Jean 
8 : 28, 29.  

Le Père était toujours présent aux côtés du Christ, et son amour infini 
ne permettait pas qu’il lui arrivât quoi que ce soit qui ne fût pas pour le 
bien de l’humanité. C’est cette assurance qui le réconfortait. En 
l’imitant, nous ferons la même expérience. Celui qui possède l’Esprit 
du Christ demeure en lui. Tout ce qui lui échoit vient du Sauveur, qui 
l’entoure de sa présence ; rien ne saurait l’atteindre sans sa permission. 
Toutes nos souffrances, toutes nos tristesses, toutes nos tentations, 
toutes nos épreuves, toutes nos peines, toutes nos persécutions, toutes 
nos privations, en un mot toutes choses concourent à notre bien. Toutes 
les expériences et les circonstances de notre vie sont les ouvriers de 
Dieu pour notre bien. – Ministère de la Guérison, 422 

4. Jésus jouissait d’une paix parfaite quand il fut réveillé, au milieu de la 
tempête. Sa parole et son regard ne manifestaient aucune trace de crainte, 



 76 

car son cœur ignorait la peur. Cependant il ne se confiait pas en sa 
puissance souveraine. Ce n’est pas en qualité de Maître de la terre, des 
mers et du ciel qu’il se reposait si tranquillement. Car cette puissance il 
s’en était dépouillé, et lui-même déclare : « Je ne peux rien faire par moi-
même. » Jean 5 : 30. Il se confiait en la puissance de son Père. Il se 
reposait sur la foi en l’amour de Dieu et en ses soins; ce fut la puissance 
de la parole de Dieu qui apaisa la tempête. – Jésus-Christ, 326 

5. Bien qu’il se présente sous les dehors d’un ange de lumière, ses 
premiers mots trahissent son caractère. « Si tu es Fils de Dieu. » Ces 
paroles ont pour but d’insinuer le doute. Obéir à la suggestion de Satan, 
ce serait, de la part de Jésus, admettre ce doute. Le tentateur se propose 
de renverser le Christ par les moyens qui lui ont si bien réussi auprès 
de la race humaine. Avec quelle habileté Satan s’était approché d’Eve 
en Éden ! « Quoi ? Dieu a-t-il vraiment dit: Vous ne mangerez les fruits 
d’aucun arbre du jardin ? » Genèse 3 : 1. Il y avait du vrai dans les 
paroles du tentateur; mais sa façon de les prononcer dissimulait un 
certain mépris pour la parole de Dieu. C’était une manière indirecte de 
mettre en doute la véracité divine. Satan cherchait à insinuer, dans 
l’esprit d’Eve, la pensée que Dieu ne ferait pas ce qu’il avait dit; qu’en 
les privant, Adam et elle, d’un fruit si magnifique, Dieu se mettait en 
contradiction avec son amour et sa compassion pour l’homme. Le 
tentateur s’efforce maintenant d’inspirer au Christ ses propres 
sentiments. « Si tu es Fils de Dieu. » Ces paroles traduisent l’amertume 
de son cœur. Le ton de sa voix exprime une complète incrédulité. Dieu 
infligerait-il à son Fils des traitements semblables ? L’abandonnerait-il 
seul, dans le désert, sans nourriture, sans réconfort, parmi les bêtes 
sauvages ? Il insinue que Dieu n’a jamais voulu laisser son Fils dans 
une pareille condition. « Si tu es Fils de Dieu », montre ta puissance en 
apaisant ta faim. Ordonne que ces pierres deviennent des pains.  

Les paroles célestes : « Celui-ci est mon Fils bien-aimé, objet de mon 
affection » (Matthieu 3 : 17), retentissaient encore aux oreilles de 
Satan. Mais il voulait détruire en Christ la foi à ce témoignage. La 
parole de Dieu donnait au Christ l’assurance que sa mission parmi les 
hommes était divine. Cette même parole définissait sa relation avec le 
ciel. Le but de Satan était d’amener Jésus à douter de cette parole. Satan 
savait que, s’il réussissait à ébranler la confiance du Christ en Dieu, le 
grand conflit se terminerait à son avantage. Il espérait que, sous l’effet 



 77 

du découragement et de la faim, le Christ perdrait la foi en son Père, et 
accomplirait un miracle pour lui-même. Si cela était arrivé, le plan du 
salut eût été anéanti. – Idem, 99-100 

6. Tout à coup l’obscurité qui enveloppait la croix se dissipa, et Jésus 
s’écria, d’une voix claire et retentissante : « Tout est accompli. » 
« Père, je remets mon esprit entre tes mains. » Une lumière enveloppa 
la croix, et le visage du Sauveur resplendit comme le soleil. Sa tête 
retomba sur sa poitrine, et il expira.  

Le Christ avait vidé, jusqu’à la lie, la coupe de la souffrance humaine. 
Pendant ces heures effroyables, il s’était reposé, par la foi, sur celui à 
qui il avait toujours accordé une joyeuse obéissance, et dont il 
connaissait la justice, la miséricorde et le grand amour. Au moment où 
il se confia à Dieu dans une entière soumission, il cessa de se sentir 
privé de la faveur de son Père. Le Christ remporta la victoire par la foi. 
– Idem, 760 

7. C’est déshonorer Dieu que de montrer de la défiance à Son égard 
alors qu’Il nous a donné des preuves aussi lumineuses de Son grand 
amour en livrant à la mort Son Fils unique engendré, pour notre 
sacrifice, afin que nous croyions en Lui, que nous placions notre 
espérance sur Lui, que nous nous confiions en Sa Parole sans le 
moindre doute. –  

Regardez sans cesse à Jésus, offrant des prières silencieuses, avec foi, 
vous saisissant de Sa force, quels que puissent être vos sentiments. 
Allez courageusement de l’avant, comme si chaque prière était allée se 
loger dans le trône de Dieu et avait obtenu une réponse de Celui dont 
les promesses ne font jamais défaut. Allez droit devant vous, en 
chantant et en psalmodiant dans vos cœurs devant Dieu, même si vous 
vous sentez déprimés, tristes et accablés. Je vous parle en connaissance 
de cause, la lumière viendra, vous aurez de la joie, brumes et nuages 
seront dissipés. Nous échappons à l’influence opprimante de l’ombre 
et des ténèbres pour émerger à la claire lumière de la présence divine. 
– Messages Choisis, vol.2, 278 

 



 78 

La valeur de la croix 
 

LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

 

Guerres d’Identité d’Adrian 
Ebens, chapitre 11. 

 
QUESTIONS 

1. Revoyez les questions 1 et 2 de la leçon précédente. 

 
 

 

2. Quelle est la plus grande manifestation de l’amour de Dieu pour 
l’homme ? Jean 3 : 16 ; 1 Jean 4 : 9 ; voir note 1. 

 
 
 

 

3. Que s’est-il passé sur la croix selon le verset prophétique suivant ? 
Ésaïe 53 : 6. 

 
 

 

4. Qu’est-ce que nos péchés ont fait à Jésus sur la croix ? Ésaïe 53 : 5 ; 
voir note 2. 

 
 
 
 

 

11 
VERSET À MÉMORISER : 

1 Corinthiens 1 : 18 

Car la prédication de la croix est une 
folie pour ceux qui périssent ; mais 
pour nous qui sommes sauvés, elle 
est une puissance de Dieu.. 

 



 79 

5. Qu’a ressenti Jésus lorsqu’il a porté nos péchés ? Pourquoi ? 
Matthieu 27 : 46 ; Psaumes 22 : 1 ; Ésaïe 59 : 2 ; voir note 3. 

 
 
 
 

 

6. À cause du poids du péché, qu’est-il arrivé à Jésus ? Psaumes 40 : 
12 ; Psaumes 69 : 20 ; Psaumes 22 : 14 ; voir note 4. 

 
 
 
 

 

7. Comparez le salaire du péché manifesté sur la croix avec la 
déclaration du serpent : « Vous ne mourrez point. » 

 
 
 
 

 

8. Quelle action Dieu a-t-il accomplie lors de la crucifixion de Jésus ? 
Romains 8 : 32 ; Jean 3 : 16 ; Romains 4 : 25 ; Luc 24 : 7 ; voir note 5. 

 
 
 
 

 

9. Entre les mains de qui Dieu l’a-t-il livré ? Marc 14 : 41 ; Luc 22 : 
53 ; voir note 6. 

 
 
 
 

 



 80 

10. Que nous révèle la croix sur la souffrance de Dieu qui a dû 
abandonner Son fils ? Osée 11 : 1, 8. 

 
 
 

 

11. Comment l’expérience du Père est-elle décrite par rapport à celle 
de Son Fils ? Comparez Psaumes 18 : 6-11 avec Matthieu 27 : 45-
54 ; voir la note 7. 

 
 
 
 

 

12. Comment pouvons-nous voir dans le verset suivant le risque que 
Christ a pris en venant dans ce monde pour sauver les enfants rebelles 
de Dieu ? Esther 4 : 16. Comparez avec la note 8. 

 
 
 
 

 

13. Comment pouvons-nous apprécier le risque pris par le Père en 
livrant son Fils, symbolisé dans le verset suivant ? Genèse 43 : 11-14. 
Comparez avec la note 9. 

 
 
 
 

 

14. Dans quel but le Père et le Fils ont-ils consenti à un tel sacrifice ? 
Romains 5 : 8 ; Hébreux 2 : 10. 

 
 
 
 



 81 

15. Que nous a montré Dieu en donnant Son Fils ? Que nous garantit 
ce don ? Romains 8 : 32, 38, 39. Dieu réserve-t-il le meilleur pour Lui-
même, comme le suggérait le serpent ? 

 
 
 
 

 

16. Ne voyons-nous pas clairement les mensonges du serpent exposés 
à travers la croix de Dieu et de Son Fils ? Colossiens 2 : 14, 15. Où se 
trouve donc la valeur de l’homme ? Voir la note 10. 

 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. Mais ce grand sacrifice n’a pas été consommé afin de faire naître 
dans le cœur du Père des sentiments d’amour pour l’humanité déchue, 
et pour le disposer à la sauver. Non, non. « Dieu a tant aimé le monde 
qu’il a donné son Fils unique. » Jean 3 : 16.Ce n’est pas à cause de la 
propitiation faite par son Fils que le Père nous aime, c’est parce qu’il 
nous aime qu’il a pourvu à cette propitiation. Jésus-Christ est 
l’intermédiaire par lequel le Père a pu répandre son amour infini sur un 
monde perdu. Dieu a réconcilié, en Christ, le monde avec lui-même. 
2 Corinthiens 5 : 19. Il a souffert avec son Fils. Dans les détresses de 
Gethsémané, comme dans la mort du Calvaire, c’est le cœur de 
l’Amour infini qui a payé le prix de notre rédemption.  

Jésus dit : « Le Père m’aime, parce que je donne ma vie, afin de la 
reprendre. » Jean 10 : 17. En d’autres termes : « L’amour que mon Père 
vous porte est si grand qu’il m’affectionne davantage pour avoir 
consenti au sacrifice de ma vie afin de vous racheter. Je lui suis devenu 
plus cher par le fait que je me suis constitué votre garant, en déposant 
ma vie et en prenant sur moi vos transgressions; car, par mon sacrifice, 



 82 

Dieu, tout en demeurant juste, peut justifier celui qui croit en moi. » – 
Vers Jésus, 20-21 

2. Mais la mort de Jésus n’a été causée ni par le coup de lance, ni par 
les souffrances endurées sur la croix. Le grand cri (Matthieu 27 : 50 ; 
Luc 23 : 46) jeté au moment de la mort, le flot de sang et d’eau qui 
s’écoula de son côté disent assez qu’il est mort d’une rupture du cœur. 
Son cœur se rompit sous l’effet de l’angoisse morale. Il a été tué par le 
péché du monde. – Jésus-Christ, 774 

3. C’est pour nous racheter que Jésus a vécu, a souffert, est mort. Il est 
devenu « homme de douleur », afin de nous faire participer à la joie 
éternelle. Dieu a permis à son Fils bien-aimé, plein de grâce et de vérité, 
de quitter un séjour de gloire ineffable pour venir dans un monde 
souillé par le péché et assombri par la malédiction et la mort. Il a 
consenti à le voir quitter le sein du Père et l’adoration des anges pour 
venir souffrir l’opprobre, les injures, l’humiliation, la haine et la mort. 
« Le châtiment qui nous donne la paix est tombé sur lui, et c’est par ses 
meurtrissures que nous sommes guéris. » Ésaïe 53 : 5. Contemplez-le 
au désert, en Gethsémané, sur la croix, le Fils immaculé de Dieu, 
chargé du fardeau de nos péchés ! Celui qui avait été un avec Dieu 
éprouva dans son âme l’horrible séparation que le péché creuse entre 
l’homme et Dieu, séparation qui lui arracha ce cri d’angoisse : « Mon 
Dieu, mon Dieu, pourquoi m’as-tu abandonné ? » Matthieu 27 : 46. 
C’est le fardeau du péché et le sentiment de son énormité qui brisèrent 
le cœur du Fils de Dieu.. – Vers Jésus, 19 

4. En livrant sa précieuse vie, Christ n’était pas animé par une joie 
triomphante. Son cœur était déchiré par l’angoisse et oppressé par la 
tristesse. Mais ce n’était pas la peur ou la douleur de la mort qui causait 
Sa souffrance. C’était le poids écrasant du péché du monde, le 
sentiment d’être séparé de l’amour de Son Père. C’est cela qui a brisé 
le cœur du Sauveur et qui a précipité Sa mort. –  

Le Christ a ressenti la douleur que les pécheurs éprouveront lorsqu’ils 
se réveilleront et prendront conscience du poids de leur culpabilité, 
lorsqu’ils réaliseront qu’ils se sont séparés à jamais de la joie et de la 
paix du ciel. – The Story of Jesus, 145 



 83 

5. Le Seigneur bénira leurs efforts ; car les jeunes ont été rachetés par 
le sang du Fils unique de Dieu. Le Seigneur a aimé ces jeunes, et a 
donné la vie de son Fils Jésus afin que « quiconque croit en lui ne 
périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle. » – Counsel on Sabbath 
School Work 11 

6. De prime abord, les anges ne purent se réjouir, car leur Chef ne leur 
cacha rien, mais leur fit connaître le plan du salut. Jésus leur dit qu’il 
devrait s’interposer entre la colère de son Père et l’homme coupable, 
supporter l’iniquité et le mépris, et qu’un petit nombre seulement le 
reconnaîtrait comme Fils de Dieu. Presque tous le haïraient et le 
rejetteraient. Il abandonnerait totalement la gloire céleste, s’incarnerait 
sur la terre, s’humilierait en tant qu’homme, serait tenté comme un 
homme, afin de pouvoir secourir ceux qui sont tentés. Enfin, après 
avoir accompli sa mission d’enseignant, il serait livré entre les mains 
des hommes qui lui feraient subir tous les tourments et toutes les 
souffrances que Satan et ses anges puissent inspirer à des êtres 
méchants. Puis il mourrait de la mort la plus cruelle, suspendu entre 
ciel et terre comme un coupable. Il souffrirait pendant des heures une 
agonie si atroce que les anges mêmes ne pourraient en supporter la vue, 
et se voileraient la face. Jésus souffrirait non seulement dans son corps, 
mais traverserait une agonie mentale pire que les souffrances 
physiques. Le poids des péchés du monde reposerait sur lui. Il dit aux 
anges qu’il devrait mourir et ressusciter le troisième jour; puis que le 
Fils de Dieu monterait au ciel pour intercéder en faveur de l’homme 
coupable. – Histoire de la Rédemption, 39 

7. Dieu a souffert avec son Fils. Dans les détresses de Gethsémané, 
comme dans la mort du Calvaire, c’est le cœur de l’Amour infini qui a 
payé le prix de notre rédemption. ... Il n’a fallu rien de moins que le 
sacrifice infini consommé par Jésus-Christ en faveur de l’homme perdu 
pour exprimer l’amour du Père pour l’humanité déchue. ... – Puissance 
de la Grâce, 189 

8. Le prix de notre rédemption ne sera estimé à sa juste valeur que 
lorsque les rachetés se tiendront avec le Rédempteur devant le trône de 
Dieu. Alors que nos sens ravis seront frappés par les gloires de notre 
éternelle demeure, nous nous souviendrons que Jésus a quitté tout cela 
pour nous, qu’il s’exila des parvis célestes ; plus que cela, qu’il prit le 



 84 

risque d’un échec et d’une perte éternelle. Alors nous jetterons nos 
couronnes à ses pieds et entonnerons le cantique : « L’Agneau qui a été 
égorgé est digne de recevoir puissance, richesse, sagesse, force, 
honneur, gloire et louange. » Apocalypse 5 : 12. – Jésus-Christ, 113 

9. Après avoir entrepris l’œuvre de notre rédemption, il n’épargnera 
rien de ce qui lui est cher pour achever cette œuvre. Aucune vérité 
essentielle à notre salut n’est refusée, aucun miracle de grâce n’est 
négligé, aucun moyen divin ne reste sans emploi. Une grâce est ajoutée 
à une grâce, un don à un don. Tout le trésor du ciel s’ouvre pour ceux 
qu’il veut sauver. Ayant rassemblé les richesses de l’univers, et déployé 
les ressources de sa puissance infinie, il remet tout entre les mains du 
Christ, en lui disant : Tout ceci est pour l’homme. Use de ces dons pour 
lui apprendre qu’il n’y a pas de plus grand amour que le mien sur la 
terre ou dans les cieux. C’est en m’aimant qu’il trouvera son plus 
parfait bonheur. – Idem, 40 

Satan avait éprouvé de la haine pour le Christ à cause de la position que 
celui-ci occupait dans les parvis de Dieu. Quand il se vit détrôné, sa 
haine s’accrut envers celui qui avait pris l’engagement de racheter les 
pécheurs. Néanmoins Dieu permit à son Fils de venir dans un monde 
dont Satan se prétendait le maître, et d’y venir sous la forme d’un faible 
petit enfant, sujet aux infirmités humaines. Il lui permit d’encourir les 
dangers de la vie en commun avec tous les autres hommes, de livrer 
bataille comme tout enfant de l’humanité, au risque d’un insuccès et 
d’une perdition éternelle. Le cœur d’un père humain s’attendrit sur son 
fils. Il considère le visage du petit enfant, et tremble à la pensée des 
dangers que la vie lui réserve. Il désire protéger cet être chéri contre la 
puissance de Satan, et le préserver des tentations et des luttes. Dieu 
consentit à donner son Fils unique en vue d’un conflit plus redoutable 
et d’un risque plus effrayant, et cela, afin que le sentier de la vie devînt 
plus sûr pour nos enfants. « Voici en quoi consiste l’amour ! » 
« Admirez, ô cieux ! et sois étonnée, ô terre ! » – Idem, 34 

10. La défaite de Satan, accusateur des frères dans le ciel, fut accomplie 
grâce à la grande œuvre du Christ qui donna sa vie. Malgré l’opposition 
persistante de Satan, le plan de la rédemption était mis à exécution. 
L’homme était considéré comme ayant suffisamment de valeur pour 
que le Christ sacrifiât sa vie pour lui. Satan, sachant que l’empire qu’il 



 85 

avait usurpé lui serait finalement arraché, était déterminé à ne reculer 
devant aucun effort pour détruire autant que possible les créatures que 
Dieu avait créées à son image. Il haïssait l’homme parce que le Christ 
lui avait manifesté un amour et une pitié si miséricordieux, et il se 
préparait maintenant à user de toutes les formes de tromperie 
susceptibles de le perdre ; il poursuivait son œuvre avec d’autant plus 
d’énergie que sa propre condition était désespérée. –Spirit of Prophecy 
vol.3, 194 

 



 86 

De l’obscurité à la lumière 
 

LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

Guerres d’Identité d’Adrian 
Ebens, chapitres 12 et 13. 

 
QUESTIONS 

1. De quoi sommes-nous délivrés 
et sauvés grâce au sacrifice de 
Dieu et de Son Fils sur la croix ? 
Matthieu 1 : 21 ; Jean 1 : 29 ; 
Tite 2 : 14. 

 
 
 

 

2. Que signifie être libéré du péché ? De quel pouvoir sommes-nous 
délivrés ? Colossiens 1 : 12-14 ; voir note 1. 

 
 
 

 

3. Comment s’appelle le royaume de Satan ? Hébreux 2 : 14, 15 ; voir 
note 2. 

 
 

 

4. Quels autres noms sont attribués à Satan en relation avec son 
royaume ? Jean 12 : 31 ; 2 Corinthiens 4 : 4. 

 
 
 

12 
VERSET À MÉMORISER : 

1 Pierre 1 : 18-20 
18 sachant que ce n’est pas par des 
choses périssables, par de l’argent 
ou de l’or, que vous avez été 
rachetés de la vaine manière de vivre 
que vous aviez héritée de vos pères, 
19 mais par le sang précieux de Christ, 
comme d’un agneau sans défaut et 
sans tache, 20 prédestiné avant la 
fondation du monde, et manifesté à 
la fin des temps, à cause de vous. 

 



 87 

5. Quel est le territoire de son domaine ? Matthieu 4 : 8, 9. 

 
 

 

6. Quelles sont les trois caractéristiques du royaume de ce monde selon 
le verset suivant ? 1 Jean 2 : 16. 

 
 
 
 

 

7. Comparez les caractéristiques du monde selon 1 Jean 2 : 16 avec le 
récit de la chute dans Genèse 3 : 1-6 et examinez comment les mêmes 
principes du royaume de ce monde se retrouvent chez Ève. 

 
 
 
 

 

8. Pouvons-nous voir ces principes du monde dans notre vie ? Voir la 
note 3. 

 
 
 
 

 

9. Que nous arrive-t-il lorsque nous vivons selon les principes du 
monde ? Tite 3 : 3 ; 2 Pierre 2 : 19. Expliquez comment les 
mensonges et les principes du royaume de Satan ont conduit l’homme 
dans cette situation. 

 
 
 
 

 



 88 

10. De même, comme nous avons tous été enfants un jour (à l’exception 
d’Adam et Ève), avons-nous tous été soumis à ces principes sataniques 
et mondains ? Galates 4 : 3. Comment Dieu nous en libère-t-il ? 
Galates 4 : 4-7. 

 
 
 
 

 

11. Que révèle la croix selon cette prophétie ? Luc 2 : 34, 35. Outre le 
cœur de Dieu et de Son Fils, quels autres cœurs la croix révèle-t-elle ? 
Expliquez. Voir la note 4. 

 
 
 
 

 

12. Quelles sont les trois œuvres accomplies par le Consolateur 
promis ? Dans quel ordre ? Jean 16 : 8. 

 
 
 
 

 

13. Qu’implique la conviction de péché ? Qu’implique la conviction de 
justice ? Qu’implique la conviction de jugement ? Jean 16 : 9-11. 
Cherchez dans la Bible les définitions des mots péché, justice et 
jugement. 

 
 
 
 
 
 

 



 89 

14. Une fois que nous sommes convaincus du péché, de la justice et du 
jugement, qu’advient-il de Satan ? Jean 16 : 11, Jean 12 : 31 ; Jean 
14 : 30, 31. Que signifie le fait que Satan soit chassé et qu’il n’ait plus 
aucune emprise sur nous ? Luc 10 : 18 ; 1 Jean 3 : 5-10 ; Apocalypse 
12 : 9-11 ; voir note 5. 

 
 
 
 

 

15. Lorsque nous recevons le Saint-Esprit, qu’advient-il de notre 
identité ? De quoi prenons-nous conscience ? Galates 4 : 6-7 ; 
Romains 8 : 12-17. Expliquez le processus par lequel l’homme (Adam 
et Ève, et nous) a perdu son identité et sa valeur, et comment Dieu la 
lui rend. 

 
 
 
 
 
 

 

16. Quelle conversion l’Évangile opère-t-il chez ceux qui y croient ? 
D’où sont-ils déplacés et vers où ? Actes 26 : 18 ; Ésaïe 42 : 7 ; 1 
Pierre 2 : 9, 25 ; voir note 6. 

 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. De grands intérêts étaient en jeu, pour le monde, au moment où le 
Prince de la lumière livra bataille au chef du royaume des ténèbres. 
Après avoir induit l’homme en tentation, Satan revendiqua la propriété 



 90 

de la terre et se donna le titre de prince de ce monde. Ayant rendu 
conformes à sa nature le père et la mère de notre race, il pensa établir 
ici son empire, déclarant que les hommes l’avaient désigné comme leur 
souverain. Par l’influence qu’il exerçait sur eux, il tenait le monde sous 
sa domination. La venue du Christ ruinait ses prétentions. En qualité 
de fils de l’homme, le Christ resterait fidèle à Dieu et démontrerait que 
Satan n’exerçait nullement un pouvoir absolu sur la race humaine et 
que les droits qu’il prétendait avoir sur le monde étaient faux. Tous 
ceux qui désireraient échapper à sa puissance seraient mis en liberté. 
La domination perdue par le péché d’Adam serait rétablie. – Jésus-
Christ, 95 

2. Au désert de la tentation, au jardin de Gethsémané, et sur la croix, 
notre Sauveur affronta le prince des ténèbres. Ses blessures devinrent 
les trophées de sa victoire pour le salut de l’humanité. Lorsqu’il 
agonisait sur le Calvaire, que les esprits malins l’approchaient et que 
les hommes l’insultaient, Jésus reçut une véritable blessure au talon. 
Mais, par cet acte même, la tête du serpent était écrasée. Par la mort, le 
Sauveur anéantit « celui qui a la puissance de la mort, c’est-à-dire le 
diable ». Hébreux 2 : 14. Ce fait décida de la destinée du chef rebelle, 
et scella définitivement le plan du salut. Jésus triompha de la puissance 
de la mort, et, en ressuscitant, il ouvrit à tous ses disciples les portes du 
tombeau. Dans ce dernier grand conflit, nous voyons s’accomplir la 
prophétie : « Celle-ci t’écrasera la tête, et tu lui blesseras le talon. » 
Genèse 3 : 15. – Prophètes et Rois, 530 

3. Le monde s’est abandonné aux plaisirs des sens. Les foules se 
laissent entraîner par « la convoitise de la chair, la convoitise des yeux 
et l’orgueil de la vie ». Mais les enfants de Dieu ont une vocation plus 
sainte. « Sortez du milieu d’eux, et séparez-vous, dit le Seigneur; ne 
touchez pas à ce qui est impur. » Fondé sur la Parole de Dieu, on peut 
affirmer que la sanctification qui n’engendre pas la renonciation 
complète aux ambitions et aux satisfactions coupables, n’est pas de bon 
aloi. – Tragédie des Siècles 516 

4. A la croix du Calvaire, l’amour et l’égoïsme se dressent face à face. 
Là ils ont, l’un et l’autre, leur couronnement. Le Christ n’a vécu que 
pour soulager et bénir : en le mettant à mort, Satan démasque la 



 91 

malignité de sa haine envers Dieu, et son véritable but : détrôner Dieu 
et détruire celui en qui se manifeste l’amour divin.  

C’est aussi par la vie et la mort du Christ que les pensées des hommes 
sont mises en lumière. La vie de Jésus, depuis la crèche jusqu’à la croix, 
nous invite à nous livrer et à participer à ses souffrances. C’est elle qui 
dévoile les pensées des hommes. Jésus apporta la vérité du ciel, et tous 
ceux qui étaient attentifs à la voix du Saint-Esprit furent attirés vers lui. 
Les adorateurs du moi ressortissaient au royaume de Satan. Par 
l’attitude prise à l’égard du Christ chacun fixe sa position et prononce 
ainsi sa propre sentence. – Jésus-Christ, 41 

5. Beaucoup semblent penser qu’il est impossible de ne pas succomber 
à la tentation, qu’ils n’ont pas le pouvoir de la surmonter, et ils pèchent 
contre Dieu avec leurs lèvres, exprimant le découragement et le doute 
au lieu de la foi et du courage. Christ a été tenté en tout point comme 
nous, mais sans pécher. Il a dit : « Le prince de ce monde vient, et il 
n’a rien en moi » (Jean 14 : 30). Qu’est-ce que cela signifie ? Cela 
signifie que le prince du mal n’a trouvé aucun terrain favorable en 
Christ pour le tenter. Il peut en être de même pour nous.    That I May 
Know Him, 279 

6. Mais Jésus déclare qu’avant cela, « cette bonne nouvelle du royaume 
sera prêchée dans le monde entier, pour servir de témoignage à toutes 
les nations ». Matthieu 24 : 14. Son royaume ne sera pas établi avant 
que la bonne nouvelle de sa grâce ait été portée à la terre entière, c’est 
pourquoi, lorsque nous nous consacrons à Dieu et que nous lui gagnons 
des âmes, nous hâtons la venue de ce royaume. Seuls ceux qui se 
donnent sans réserve à son service, disant : « Me voici, envoie-moi » 
pour ouvrir les yeux des aveugles, pour conduire les hommes « des 
ténèbres à la lumière et de la puissance de Satan à Dieu », pour qu’ils 
reçoivent le pardon des péchés et l’héritage avec ceux qui sont 
sanctifiés (Ésaïe 6 : 8 ; Actes 26 : 18), ceux-là seuls prient sincèrement 
quand ils disent : « Que ton règne vienne. » – Heureux ceux qui… 90 

 



 92 

La chute de Babylone 
 

LECTURE 
COMPLÉMENTAIRE 

 

Guerres d’Identité d’Adrian 
Ebens, chapitres 14 à 17. 

 
QUESTIONS 

1. Quel est le message du deuxième ange d’Apocalypse 14 ? 
Apocalypse 14 : 8. 

 
 
 

 

2. Quelle est la raison de la chute de Babylone ? Apocalypse 14 : 8. 

 
 
 

 

3. Qu’est-ce qui précède l’annonce de la chute de Babylone ? 
Apocalypse 14 : 6, 7 ; 18 : 1, 2. 

 
 
 

 

4. Quelles autres raisons sont données pour expliquer sa chute ? 
Apocalypse 18 : 3. 

 
 
 

 

13 
VERSET À MÉMORISER : 

Jérémie 32 : 40 

Je traiterai avec eux une alliance 
éternelle, Je ne me détournerai plus 
d’eux, Je leur ferai du bien, Et je 
mettrai ma crainte dans leur cœur, 
Afin qu’ils ne s’éloignent pas de moi. 

 



 93 

5. Quel appel est lancé à ceux qui se trouvent à Babylone ? Pourquoi la 
quitter ? Se pourrait-il que lorsque nous participons aux mêmes péchés, 
il soit évident que nous n’avons pas quitté Babylone ? Apocalypse 18 : 
4 ; comparez avec 14 : 9-12. 

 
 
 
 
 
 

 

6. Décrivez l’ordre des événements dans Apocalypse 18 : 1-4. 

 
 
 
 

 

7. Après avoir compris les principes du royaume de Satan, les avoir 
identifiés à ses fondements et à son apogée, et avoir compris que la chute 
de Satan implique de le démasquer, le juger et l’expulser de nos vies 
comme roi afin qu’il n’ait plus aucune emprise sur nous, que signifie 
alors la chute de Babylone dans nos vies ? Et que signifie sortir de 
Babylone ? Apocalypse 14 : 6-12 ; 18 : 1-4 ; voir les leçons 8 et 12. 

 
 
 
 

 

8. Babylone peut-elle tomber sans que l’ange d’Apocalypse 18 
illumine d’abord le monde de la gloire de Dieu ? Pouvons-nous quitter 
Babylone sans qu’elle tombe d’abord ? Comparez cet ordre avec celui 
des messages des trois anges dans Apocalypse 14 : 6-12. 

 
 
 
 



 94 

9. Dans quel contexte la chute de Babylone et le départ de celle-ci sont-
ils annoncés ? S’agit-il d’un message de condamnation et de moquerie, 
ou d’un message de joie d’être libéré de l’idolâtrie et de l’esclavage du 
péché ? Ésaïe 21 : 9 ; Jérémie 50 : 2, 8 ; Jérémie 51 : 6, 45 ; Zacharie 
2 : 6, 7 ; Ésaïe 48.20 ; Psaumes 126.1-6. Voir les notes 1 et 2. 

 
 
 
 
 

 

10. À ce stade de l’étude, définissez l’idolâtrie. Expliquez le lien entre 
les principes du royaume de Satan et l’idolâtrie. Faites-le d’abord dans 
le contexte d’Adam et Ève et de leur chute, puis dans notre contexte 
actuel. 

 
 
 
 

 

11. Qui nous fait quitter Babylone pour marcher sur un chemin droit ? 
Pourquoi le fait-il ? Jérémie 31 : 8, 9. 

 
 
 
 

 

12. Une fois que Dieu nous aura libérés de Babylone grâce à l’Évangile 
éternel, quelle relation aurons-nous avec lui ? 2 Corinthiens 6 : 17, 18. 

 
 
 
 

 



 95 

13. Qu’est-ce qui nous empêchera de nous détourner à nouveau de 
Dieu ? Jérémie 3 : 19 ; 32 : 39, 40. Quelle est cette crainte de Dieu 
qu’Il mettra dans nos cœurs ? Proverbes 2 : 5. 

 
 
 
 

 

14. Que crierons-nous lorsque nous accepterons pleinement notre 
identité d’enfants de Dieu ? Romains 8 : 15-17 ; Galates 4 : 6, 7. 

 
 
 
 

 

 

NOTES 

1. Aujourd’hui, l’Eglise peut librement accomplir le plan divin destiné 
à sauver un monde perdu. Pendant de longs siècles, le peuple de Dieu 
souffrit du manque de liberté. La prédication de l’Evangile dans sa 
pureté était interdite, et les châtiments les plus cruels s’abattaient sur 
ceux qui osaient enfreindre les décrets des hommes. En conséquence, 
la vigne du Seigneur fut presque totalement abandonnée. Le peuple 
était privé des lumières de l’Evangile, les ténèbres de l’erreur et de la 
superstition menaçaient de faire disparaître la connaissance de la 
véritable religion. Au cours de cette longue période de persécutions, 
l’Eglise fut captive, comme les enfants d’Israël à Babylone.  

Mais grâce au Seigneur, elle n’est plus dans l’esclavage. Les privilèges 
accordés au peuple élu, au moment où il fut délivré de l’exil, ont été 
restitués aux enfants de Dieu. Dans toutes les parties du monde, des 
hommes et des femmes répondent au message envoyé par le Seigneur, 
ce message qui devait être proclamé avant la seconde venue du 
Sauveur, comme l’annonçait le livre de l’Apocalypse : « Craignez 
Dieu, et donnez-lui gloire, car l’heure de son jugement est venue. » 
Apocalypse 14 : 7.  



 96 

Les armées du mal n’ont plus le pouvoir de rendre l’Eglise captive ; car 
« elle est tombée, Babylone, la grande, qui a abreuvé toutes les nations 
du vin de la fureur de son impudicité ». Et voici le message adressé à 
l’Israël spirituel : « Sortez du milieu d’elle, mon peuple, afin que vous 
ne participiez point à ses péchés, et que vous n’ayez point de part à ses 
fléaux. » Verset 8 ; 18 : 4. De même que les captifs israélites se 
conformèrent au message qui leur était adressé : « Fuyez de Babylone » 
(Jérémie 51 : 6) et que la terre promise leur fut restituée, de même de 
nos jours ceux qui craignent le Seigneur sortent de la Babylone 
spirituelle. Bientôt ils seront comme des trophées de la grâce divine sur 
la terre nouvelle, la Canaan céleste. – Prophètes et Rois, 540-541 

2. La captivité de Satan sera pour le peuple de Dieu un sujet de joie et 
d’allégresse. Le prophète écrit : « Quand l’Eternel t’aura donné du repos, 
après tes fatigues et tes agitations, et après la dure servitude qui te fut 
imposée, alors tu prononceras ce chant sur le roi de Babylone [qui 
représente ici Satan], et tu diras : Eh quoi ! le tyran n’est plus ! 
L’oppression a cessé ! L’Eternel a brisé le bâton des méchants, la verge 
des dominateurs. Celui qui dans sa fureur frappait les peuples, par des 
coups sans relâche, celui qui dans sa colère subjuguait les nations, est 
poursuivi sans ménagement. » Esaïe 14 : 3-6. – Tragédie des Siècles, 717 

 


